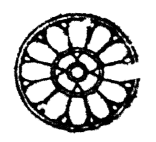
Barcode: 2040100047272
Title - Sree Matru Vakkulu
Author - Kapalisastri.T.V.
Language - telugu
Pages - 358
Publication Year - 1941
Barcode EAN.UCC-13



## శ్రీ మాతృవాకుంటు



# శ్రీవూతృవాకుంట

ప్రకాశకులు: చతుర్వేదుల వేంకటకృష్ణయ్య గారు శ్రీ ఆరవిందా శ్రమం, పుడుచ్చేరి.

## శ్రీవూతృవాక్కులు

అగు వాదకులు: బ్రహ్హత్రీ తి. వి. కపాలిశా స్త్రిగారు. వెల ఒకరూపాయ పండ్రాండు ఆణాలు.

ప్రకాశకులది సర్వస్వామ్యము.

### వి ష య సంగ్రహ ము వాజ్తుఖము పుట\_౧-೬:

దైవసామ్రాజ్యము భూమియందు ప్రతిష్ఠ జెందుటకు ఆనుకూల ముగ మానుష్యకమయుక్క కర్తప్యము, కార్యవిధానము.

#### ಹುಬಟಿ ಭಾಗಮು

ా పుట—్: బైవమంలో మైక్సముం బొంది, బైవముమూలమున నితరులలో సంబంధ ముంచుకొనుట యపశ్యము; ఆ స్థితి ప్రాక్షమను నంతపఱకు ఆ క్షవచనానుసారముగ నాచరణ యుండంలే ననుట. అ పుట—ంం: మొపట ఓకొడ్డకడ్డును కన్ను తెలిసికొని వశమున నుంచుకొనపలసినది యవశ్యము; ఓక పరమధర్మము లభించుటకు మునుపు, ఉన్నధర్మముం దీసిపేయనాడు. 3 పుట—ంర: నియతీన్వరూ కము, వైద్యశాడ్డముం దీసిపేయనాడు. 3 పుట—ంర: నియతీన్నరూ కము, వైద్యశాడ్డము, ధర్మశాడ్డము, మంచునిధ ద్వంద్వనంకరము, జైద్ ప్రజ్ఞ యుందే చినడ్డా నిమమ. ఈ పుట—ంర: పునర్జన్మమును స్వీకరించు వాడు మైక్సపురుమడు. ఓ పుట—ంర: బైవమునకు స్వేర్ఘణ జేయు వానికే ఇశరక స్థిపురుమడు. ఓ పుట—ంర: బైవమునకు స్థిస్పర్సణ జేయు వానికే ఇశరక స్థిపురుమడు. ఓ పుట—ంర: బైవమునకు స్థిస్పర్సణ జేయు పానికే ఇశరక స్థిపురుమడు. ఈ పుట—ంర: బైవమునకు స్థిప్పట్ల మండి పారు మేక్సపురుమడు. ఈ పుట—ంర: బైవమునకు స్థిప్పాములు మాధ్యములు కావు. పుట అందారంక సూత్ర ప్రాయములైన యుంచబేశములు, పార్థనలు.

### రెండవ భాగము

 ముఖ్యలత్స్ము, మానవుల పరిపాకానుసారముగ గ్రహణశ్క్రికి నెగి నట్లు జైవక్స్ట్ర్మేత్ వారు లాభముందుదురు——ఇత్స్ట్ర్స్లు గలవు.

రెండన ప్రకరణము—ఫుట ని౧-౭౨:——ఇది, తబ్బు ప్రప్ర యని రెండు మార్ల ములను మర్కటికి రాగ్యయము చేశను మార్టారకిళోరన్యాయము చేశను వివరించును. యోగమునందు గల యహయములను తన్ని వారణో పాయములను గు ర్హించును. పురుషుని సర్వాంశములయందును ప్రప్తే పరిపూర్ణ మగుట కుపాయములు,దాగి యుండిన దురాశాబీజముపల్ల శ్రేసి ప్రకటించి ఒక యోగి పడిన బాధ, భగపత్సంకల్పము నౌఱుగుట కుపాయము, తదనుసారముగ నాచ రించవలసిన యావశ్యకత; ఇది కోరదగినది, ఇది కోరరానిది ఆని దై జేచ్ఛానసారముగ చెలిసికొనకుండుట పొరబా టని ఒక బాలుని కథను దృష్టాంశముగ నుదాహరించుట——ఇత్యాదులను వెల్లడించును.

మూడన ప్రకరణము—ఫుట 23-౯%:— ఇందు, దర్శనములు కలుకట్యలయండు గల్గును, వానికి గూ ఢార్థ ములు గలఫు, ఆని నిజముగ నొకరికి గల్గిన దర్శనమును దృష్టాంతముగ దీసికొన్న వివగణము కలదు; స్వప్నములు వేఱు, వానిలో సత్యములు ఆనత్య ములు రెండు విధములును గలఫు ఆనియం, సవి స్థరముగ చెప్పబడును. ప్రప్తియండు సాధనయొక్క స్థానము, దైవభ్యానము సహాజిస్టీతిగ్ నుండుటయే ఆధ్యాత్త్ర జేవనమునకు లట్టణము. హృదయమున లాతుకు వెళ్లి దైవమునందు మునుగుటయే యథార్థమైన అధ్యాత్మ్ జేవిళమున కారంభమగను—ఇత్యాదులు గలఫు.

నాల్గవ ప్రకరణము—పుట FE-೧೧೯:— సమర్పణ విధానము,ఫూర్ణ యోగమందు అల్పము ఆని ఏదియు త్యాజ్యము కాదు, సక్లము నువయుక్త మగును. యోగ ప్రజ్ఞయం దుండగా నేకార్యములం టైవ క్రిం చినను బౌధ కల్లడు. సర్వమును జైపవిధానమందు పూర్వ మే నిర్ణీ తము, విధియు స్వాతం త్ర్యమును, స్వేచ్ఛయు, నియతియం, ఆనోయ న్యవిసుడ్డములుగ నవిజేకదృష్టికి కనబడును. కర్శచక్ర మునుండి బయట పడే స్వాతం త్ర్యముం బొందుట యోగకార్యము; సృష్టియొక్క లక్యు మును చిత్రకట దృష్టాంకముచేతవివరించుట——ఇత్యాను లిందుగలవు.

అయిన ప్రకరణము—పుట ౧౨౦-౧ర్ం:—ఋస్టికి ఉచితమైనస్థానము,స్టూలన్నప్పికి అన్నశ్వములయ్యును, ఆసుర రాశ్వసాని శత్రుశక్తులు జీవించుచు స్పర్శమోగ్యములుగ నున్నవి; పీని నెడ్డిల్కొ నుట యెట్లు ? ఇవి యెట్లు ఎచ్చటనుంచి ఒకనిమై వమచున్నవి? ఈ విషయము లింటు ఉపన్న స్థములు. మఱియు శ్రద్ధయొక్క—ప్రభావము, మరణమును కూడ జయించే జగుకు. భూకంప-జలప్రభామూన్ని దా హాని - మహా తెప్పతములకు కారణములు, ఒక శాశ్వస్త్ర జ్ఞాపశ యంకు జన్హాంకరన్న స్థితి గలకు—ఇత్కాదులు చెప్పబడియున్నవి.

ింటర ప్రకాణము—పుటు ౧ర౧ - ౧ారా:— ్ని భాశ్వాయంలైన మమజుల న్వరూపము, భూశ-్రేశ్-సీశాషామల న్వరూపవ్యాపారములు, ప్రాణలోకవానులైన యా నత్త్వములతో స్వాపహరించుట యహాయకర మైనళు, ఆ లోకముళండు చెపించుటకు ఆవశ్యకములైన యగాపాయములు. ఆ భూశానులకు ఇస్పెక్ష్మము కలదు; మ్థాలశరీరము గొప్పరత్ - దీనిని నయంక్ష్మికముగ సాధించుట, ఇత్యాదు లీ ప్రకరణమందువ్యాఖ్యతములు.

వడ్డు ప్రక్షణము—పుట ౧౫౯-౧౭౭**:**\_\_\_ సంకల్పు బలము, ం**ద్వ్యాపా**ంకడ్డత్, ఆ కంత్రము తెలిసినచో గొన్న ప్రామెం జనము కలడు. యోగమును ఆరంభించువారలకు కలుగు ్రైనికూల పరిస్థితులకు కారణములు. రోగములు, తత్కారణము లేనేకములు ఆవి ప్రాక్షమగు పడ్ధతి: ఆరోగ్యవిధియందు గల జాధనిప్పములు— వీనిని యాప్రకరణము వివరించును.

ఎనినిపదన ప్రకరణము—పుట ౧౭౮-౨ం౨ఄంటాన్ని మను విశ్వగతబైజేచ్ఛ యగునేని పురుచుని యిచ్ఛకు స్థాన మెక్కడ్? ఇది సవి స్థరముగ నిండు చెప్పబడును. ఆసురాని శక్తులకు ఎంగదూరము మానసారాకమందు వ్యాపారముండు ననుట, ''మైశ్య'' ప్రపంచాపు పో స్థితులు, ఆసురాదిశక్తులు దానిని సమాపించుట శక్యము కాదు. ఆధ్యాన్నకట్యకును చైత్యకట్యకును గలభేదము. ఆసురశక్తులు లేనుండ సోవుటకు ఒక కాలము రానగునుం—ఇత్సాను లిందు విచారినములు.

తొమ్మడన ప్రకరణము-పుట ౨ౢ౩-౨౧౯:—ౖైనెబ్ ప్రేమయుక్క న్వరూపము. తద్వికారము సూనుషేపీ)మ యమనని. ఈవిషయము సబ్బక్తరముగ విపృశము. నైనేపీ)మ నుపక్రముగా ప్రాణమును వర్ణించుచు తన్న హిమను ఇందు వెల్లడించుచున్నా.

క సెయప ప్రకరణము-- పుట అలం అండి మెట్లు అనుమాల నకును ఆధ్యాత్మ జీవితమునకునుగల సంబంధము. ఆది యెట్లు అనుమాల మగును, ఎట్లు ప్రతిమాలమగు నని, చెళ్ళుచు మళముల మూలపురుసుల సత్యదృష్టికిని మతానుసారుల పడ్ధతికిని గల ఆజగతాంశర-తారశమ్మ-నిరూపణమూలమున నాధ్యాత్త్మి కోత్క-ర్లను ప్రతిపాదించుట.

పదునొకండవ ప్రకరణము—భుట ౨ర౨-౨౬ు:— పురుషుని ఉదకరణములయందు గల వైషమ్యము శారీరకరోగముగ పరిణమించు ననియా, శరీరమునం దే భాగమున రోగలకుణము స్పష్ట్ర మగునో, ఆది లోపలనున్న వైషమ్య మిటుపంటిదని తెలుప్తు ననియు, మనుష్యునకు రత్గా నున్న యొక సూత్త్మమైన యావరణమును జీల్పు కొనియే బాహ్యమునుండి రోగశక్షులు శరీరముం బ్రైజేశించు ననియు, ఆదేవారత్కకమయిన యావరణమునకు దార్ధ్యముం గాని దౌర్భల్యముం గాని యొసంగెడీ పరిస్థితులును దృష్టాంతో దాహరణపూర్వకముగ నిందు ఉపపాదించబడినవి. 'రెండుపందల సంవత్సరములకు మైగ జీవించిన యొక గొప్ప మోగికి గూడ సర్వరోగములును నివారణము కానందు లకు కారణములును ఇం దుదాహృతము.

మండ్రొండన ప్రకరణము—ఖుట అంది - అండ్ :— యోగియుక్క నర్వజ్ఞాన మెటువంటి దసియు, నర్వలోకవృత్తాంత్రముల నత డెఱింగియుండుటయే నర్వజ్ఞాన మని చెప్పటయందుగల యంక్తా యుక్తనిచారము అందు విశదింపబడినని. ప్రకృతిశా స్ర్మేప్ త్రల స్ఫూ ర్తి జ్ఞానమునకును మనస్సుకు చాలదూరమున మైగా నున్న విజ్ఞానత్ త్ర్వము నకును ఏ సంబంధమును లేదసియు, దర్మజ్ఞను బొందిన వైజ్ఞానికోఖరు మనకు జగద్విషయమందు అక్క అయున్నను అది జేఱువిధ మనీయం అది యవిజేకుల యభిస్తుచిపంటిని కాదనియు వ్యాఖ్యాత మేనవి. ఆభిష్టసిద్ధికై శారీరక లోదనిప్పత్తి మొదలయినవానికై యుండు నక్సంత దృధనంకల్పము, డైవనంకల్ప మట్లన్న దనుటకు లట్టణము, ఏకాంశధ్యానము, సాముదాయికధ్యానము, పీని పరిస్థితులు, ప్రయోజనము—ఇత్యాదులు అందువన్న స్థములు.

పడ్డమూడన ప్రకరణము...పుట ...అర౦......లర:..... కొన్ని జంతువులయండు చున జుగుప్పకు ేహితువులు, ఈశ్వరుడు ప్రేమమయు డయినను, ఆతడు సృజించిన యా భూమియందు శెట్ట్ర లుండుట యసంగతము గదా యను ప్రశ్నమ సబ్రిక్డరముగ విచారించి యుత్తరమును నిశ్చయించుట; లాకసంస్థానములయందు ఈ జడలాకముయొక్క స్థానము, దాని గుణాగుణములు, ప్రామా జనము ఇత్యాదులు ఇందు విచారిశములు.

పదునాల్లన ప్రక్రణము—పుట ౨౩౮-౩౧౨ :—— కళకును ఆధ్యాత్మతీవితమునకును గల సంబంధను: రామాయణ—మహా ఖారతాది – కాష్యకళ ఋషులచేశ, గౌహాగులచేశ, రచిశముమునశి, విదేశీయ–కాష్యకళకు తీసిపోయినది కాడు. కలాభినివేశము గలవాగల కళ యోగముచేశ పెంపొండును, కొండఱకు ఆభినివేశ ముండియున్నను యోగముచేశ నది తొలగును. ఇందులకు కారణములు. ఇళ్ళానులు ఉపన్యసించబడియున్నవి.

పదునైదన ప్రకరణము—పుట 303-33 ఆ:——ప్ర పత్రికిని త్యాగమునకును గల భేదము; ధర్మమునకును అధ్యాత్మ స్ట్రైము నకును గల భేదము సవిస్తరనుుగ విచారించబడినది; మానుషగుణము లైన జోందార్యలాభాడులు,దివ్యగుణములయొక్క విశారములు; మానవు లనుకొను గుణదోషములు రెంటికిని జైవవృష్టియిందు మదింపు ఒక్కటే; ఈశ్వరార్పణచేత ఆవి మార్పుజేందు నవుడు దివ్యములై జైవమున కుపయు\_క్షములగును—ఇత్యాదుల వివరణ మిందుగలదు.

### ಅವತಾರಿಕ

శ్రీ మాతృవాక్కులు— గ్రంథనామము, దీనీ వివరణ: శ్రీ, అరవిందులు యోగనిష్ఠ నూని చిరకాలముగ బాహ్యా ప్రపంచముతో సామౌత్యంబంధ ముంచుకొనకుండుట జగద్విదితము. శ్రీ, వారి నాశ్రయించి తద్యోగము ననుసరించు సాధకుల బాహ్యాభ్యంతనభారమును దించియా శ్రమకార్యని ర్వాహమును సాధించి శ్రీ, అరవిందుల నిష్టకు సాయవడువారే శ్రీమాత. వీరి వాక్కులే "శ్రీ, మాతృవాక్కులు" అను నీ గ్రంథము.

శ్రీమాత పలుసంవత్సరముల క్రిందట మానుష్య కముం గుఱించి తాము కర్తవ్యముగ గౌకొన్న కార్య విధానమును ప్రాతలో నుంచియుండిరి. ఈ లిఖతమే వాజ్తుఖ మనుపేక నీ గ్రంథమునకు మున్ను డిగా నున్న సి. ఇందు రెండుభాగములు గలవు. వీరు అప్పడప్పడు ఆశ్రీ తులను అను గ్రహించిన వాక్కులు, అర్థప్రస్టియుక్త ములై సూత్రప్రాయములై యున్న వి కొన్ని, ప్రాధ్ధనరూప ములుగను తత్పై భిథాయకములుగను నున్నవి మటే కొన్ని — నీని కూర్పు మొదటి భాగము: రెండర భాగ మందు పదువైదు ప్రకరణములు గలవు. త్రీ మాత్తో ననేకసంవత్సరములకు మునుపు సాధకులు కొంవఱన నడచిన సంభాషణలలో ప్రశ్నలకు త్రీవా ననుగ్రహీం చిన యుత్తరము లేవి.

సాధకుల కన్ను సాంచిన వాక్కులు అన్నంటిన్న యోగసాధనయం దున్న వారలకు, అందు ఇలన సొక్సిధ ముగ విషయప్ర పేశము గలవారల కని భాన మగును కాని, యిప్పటికి సాధనయం దుండనివారైనను జిజ్ఞాసు వులై యున్న వారలకు గూడ నువాముక్తముగా నగు నని, జిజ్ఞాసో త్రేజకమైన నీ గ్రంథము ప్రకాశిత మెండిన, ఆంగ్లమునుండి దీని తెనిగింపు ఆంధ్రలోకమునను ప్రీతి దాయకమైన పాపననేవ యగు నని యీ క్రాన్మముం బూనినాడ.

ఇక గ్రంథమందరి గహనవిషయము సుబోధ మగుట కావశ్యకములైన విషయముల నల్పోషన్యాస మున నీట ప్రస్తావింప దలగొంటిని.

మనుజుని జ్ఞూనము తన్ను గుతించియు తన్ను జుట్టి యున్న జగమును గుతించియు, ఇంద్రియముల్మెపై నాథారపడిన బుద్ధికల్లనే కల్లును. ఈ బుద్ధి అతిమితమై యున్నందున మానవుడు వెలుపల జగత్తును గాని లోపల తన్ను గాని బొత్తిగ నెఱుంగ నసమస్థుడు. ఈ బుద్ధి కతీత మైన యొక ప్రజ్ఞావి శేష ముదయించినచ్ ప్రత్య క్షముగ నున్న ప్రపంచముయొక్క సూక్షుత త్ర్వములును అపరో డ్ ముగ నున్న తన్ను గుఱించిన సూడ్క్ర్వహస్యములును బోధమగును. అటునంటి దళ సిద్దించుటకు మునుపు సాథారణముగ మనుజునకు అతీంద్రియార్థములగు లో కాంత్రస్థితులు జ్ఞానదళావి శేషములును అభావప్రాయ ములై యుండును. ఇం దచ్చెరుపొంద నవసర మేమియు లేడు. ఇందుల కుదాహనణము మన యొజ్జలు వక్కా ణించు కూపస్థమండూకదృష్టాంతమే. అథవా, అత్యుష్ణ స్థితి గల నిక్టలప్రదేశ్మున బుట్టి చెరిగి యావజ్జీవము జీవితము గడుపుచున్న యొక ప్రాకృతపురుడుడు ద్రవమై యున్న జలము ఘనము గాంచ్చునని నమ్మ లేడు. అథ్యాత్ర్మ విషయమందు జూర్వ లేక లో కాంతనములకును ఈ లో క్రమునకును గల సంబంధముల నెఱుగక, నెఱుగ నిచ్ఛ గించక్యు నున్న మానవుని యపక్వస్థితి యా ప్రాకృతుని స్టీతిం బోల్ యుంపిసను.

కాని, "గోబి" "సహారా" ఎడారిచంటి మరు భూమియందు వసించువాడు వీసిమిత్తమున నైన హిమా చలమువంటి శీతలప్రదేశమున కేలెంచినచో జలము యొక్క ఘనభావముం దానే కనుగొనును. మతీయు, తత్పూర్వము ఆ జ్ఞానము గల మనిషిని శా జూడ సంభ వించునేని తత్సాహాయ్యమునలన నాజ్ఞానముం బొండ వచ్చును. ఈవిధముననే, జ్ఞానముగల మహాప్రస్తుష్టని యనుగ్రహమునలన పామరుడైన పుసుషుడు ప్రజ్ఞావిశే మముం బొంది లోపలసు బయటను ఉండెడ్డి సామాన్య బుద్ధి కగోచరము లగు రహస్యముల నెఱింగి కృత్యాన్లనం గాంచవచ్చును. ఆనగా, అతీం గ్రియవిషయముల నెఱుగ ప్రత్యత్యానుమానములు పనికిరాగనియు, ఆ స్థాన్యామైన శబ్దప్రమాణ మనశ్య మనియు సిస్టించును. అందుగులన, సామౌత్కృతధస్తు లగు మహాస్టులు, జ్ఞానులు, అంగార పుసుషులు — వీరల వాక్కులు అనుభవా**ధా** ము లగుటంబట్టి యథ్యాత్త్రవిషయంబున నుత్తమ్పానూ ణ్యమ్మం బడయుచున్నవి. అతించ్రియాగ్లములమందు ఆ ప్రవాక్యము శరణ మని ఫలితార్లము.

ఇట్లు అతీం ద్రియార్థ జ్ఞానము పరిపాకవి శేషము వల్ల లభించును. పురుషునకు దీర్ఘ కాలనిర్వాహ్యమైన పరి పాకమును యోగసాధన స్వల్ప కాలమున సాధించును. అటువంటి యోగము నధికరించిన విషయము లే శ్రీ, మాతృవాక్కులు. కాని, యోగపద్ధతు లనేకములు గలవు. కావున నీ యోగమందలి విశిష్టాంశముల గొన్నింటిని లఘువుగ నిచ్చట గుర్తింతము. యోగ మనగా, నీశ్వరునితో జీవుడు మాడియుండుట, ఐక్యము, అని సామాన్యముగ జెప్ప వచ్చును. ఈ ఐక్యముయొక్క విశిష్టస్వరూపమును నించుక వివరించెదము.

మన్న ప్రాణశరీరములతో బహిర్మమైలై యుండెడి మనకు అంతరమున నున్న పురుషునియందు ప్రబోధమయి, బౌహ్యామునకును ఆంతరమునకును మధ్య నేడియు నడ్డ పడకుండ, నంధ కారాహం కారాది వాసనా ప్రతిబంధ ములు లేకుండ, వెలుపలిది లోపలిదానిని దెలిసికొనుచు, లోపలిది పెలుపలిదానిని నిరాటంకముగ నడిపించుచు, ఉభయమునకు, ఆనగా, బౌహ్యాభ్యంతరములకు నిరంత రముగ సిద్ధించు ప్రకాళావస్థితి, ఏకథారావస్థితి, ఐక్యము— ఇది ఈ యోగమందలి ప్రభమసోపానం బగును.

ఇండు మతియొకళాగము గలదు: క్రిందనున్న ప్రవహిందు మైకీ ఆపోహించి అందలి మైనజ్యోతని బొంది, దానికిని మన్కప్రాణశ్రీపములతో గ్రిందనున్న తనకును నడుచు ఏ మభ్యంతరమును లేనుండ, క్రిందనున్నది మై దానితో కలసి పైనున్నవి క్రింది కవతరించి పురుషుని యహంభావస్థానమున తాను ప్రతిష్ఠ బొంది, భౌమము లైన డేహాప్రాణమనస్సులకు దివ్యవరిణామం బొసం గుట— ఈ ఐక్యము యోగమందలి పరమాంశము.

మఱీ యొక ముఖ్యాంశము గలదు: మనము సాధారణముగ మనుష్యు డనునప్ప డతడేమో యొక యత్యంత స్వతంత్ర న్య\_క్రిగ నున్నట్లు తలచెదమే ాని, యతనియందు అనేకభాగములు సంకీక్ణములై యున్ననని గమనించము. అందఱకు సర్వసాధారణముగ తెలిసిన కొన్నియంశముల నిచ్చట సూచించెదము. మొదట శరీ రము-ఇది కందమూలఫలాదులపరిణామము, అన్నమయ మని పేర్కొన్నది, పాంచభౌతిశ్రమైన స్టూలదేహము; ఇట్లు తెత్త్వ మరయువాంలకు ఓక దేహము సమ స్త్రమైన స్థూలజగము నాధారముగా గొని తదంతరబ్దినను, తేదంశ్ముగను ఉండి ఆజగమును విడిచి పృథక్స్త్రత్త్రే లేని దిగను దెల్ల మగును. ఇట్లే స్థూలదేహముకంశు సూడ్తే మైనదియు తత్కార్యముల నడుపు క్రియాశ్ క్రిస్వరూప మైన ప్రాణము గూడ ప్రాణలో కమునకు జేరిస్తి తదా థారముగనే దానినివిడిచి పృథక్సత్త లేనిపిగనే చింతకు లకు దేటపడును. మతీయు దేహ ప్రాణములకం ఓ సూత్త్మ తరమును సెంద్రియముగను నిరింద్రియముగను జ్ఞాన

వ్యాపార మొనర్సు మనస్సు గూడ మనోలొకమునకు జేరినదై దానిని విడిచి పృథక్స్తత్త లేనిదై విళారకులకు విశచమగును.

ఇట్లు, కలసి మెలసి సంకీర్ణములై యున్న మనః ప్రాణశరీనములను ఉపకరణములుగ బెట్టుకొని లోక యాత్రయందలి పురుషుడు తన స్వరూపము నెఱుగక, ఆ యుపకరణములకు దాసుడై, నిజముగ ఆయాలోక ముగకు జేరిగవానిని, ఆన్నప్రాణమనస్సులను, తనవి అని-యు అవియే తాజ**నియు** నవి పేకము పాల్పడి యుం**డు**ట లోకన్నళహాన్సిద్దము. ఇట్టి యవివేస్తిముం **దొ**లంచి స్టూలశరీరావుల జిక్కు విడక్షిస్ట్ వానిని ఉండులసినట్లు సంస్కరించి యథాస్థానమున బెట్టి, తన్నూలస్థానము లగు త త్రల్లో ములతో, నవగా, అన్న ప్రాణ మనో లోక ములలో సాకొత్సంబంధమున న్యక్షములుగ బొందుకడ నిచ్చి, పుస్తును యహంకారస్టానమున ైనే వాబిర్బాన మును సాధించుట—ఇదియును యోగమందరి ముఖ్యాం Fair.

ఇక నీవడ్డతే సరాయువారల కుబయోగియైన యొక త\_డ్రైము నిచ్చట గు\_ర్జించుట యు\_క్ష మగును. చిత్తు, చేతన, టైతన్య మను జడములచే న్యవహ్భత మగు నఖండ ప్రజ్ఞ స్ప్వవ్యాపక మైన సచ్చిదానందమే ఏక స్వరూపెమ యయ్యును, అది ఎల్లలోకములయందును తన్ను ఒకేవిధమున నావిష్కరించుకొనడు, ఒకే బల ప్రమాణములతో ఎల్లనృష్టియందును స్పష్టపడమ; ఆందు వలననే, సర్వసృష్ట్రియు వినిధాభేదములతో చైతస్యము యొక్క దశావిశేషములుగాను తత్ మేత్రములైన లోక ములుగాను నిష్పన్నమయినది. కావున, నిచ్చెననంటి యీ సృష్ట్రీమమందు ఊర్ధ్వాధోలోకములు, సత్యలోకము మొదలుకొని భూలోకముప్లకు చైతన్యమునే యా థారముగ గొని బాని యావిర్భావవిశేషములుగ నమరి యుస్పవి. వీనియందు శక్తులు వెఱుకడును, గుణములు వేఱుపడును, ప్రమాణములు వేఱుపడును. చిత్తుయొగ్క స్పక్టుభావము సమానముగ నుండదు, ఆది పైసుండి క్రమ్మకృమముగ తగ్గుచు నచ్చి క్రింద జడమునంగా అంత ర్హితమై దాగియుండును; క్రింద నీ జడమునుుడి క్రమ క్రమముగ చిత్తుయొక్క సృక్ష్మభావము వృద్ధియెగుచు పైకి పోశ్రను. ఒక మహాపర్వతమునందు కొండనె త్త ములు ఒకటిపై నొకటిగా సనేకము లుస్నట్లు, ఈ సన్ల క్రమమందు చిత్తుయొక్క యారోహణానరోహణములకు కలు ప్రస్థములు, ఆనగా, సమభూములు, ఎగునకును దిగు వకును మెట్టులవలే నున్నవి. వీనిని ఆంగ్లమందు 'హ్లేక్' లందురు. మనము భూమిక లనవచ్చును గాని, యాచ్ఛట కడ్య్ లని వీనికి నామ మిడి వాడియున్నాము. పై కడ్య్ లు క్రిందికడ్య్ లని ప్రయోగించునపుడు, అన్న ప్రాణమనో లో కము లుండు చిత్కడ్య్ లను క్రిందికడ్య్ లనియు, వానికి పై పవతనమనస్సు, అధిమనస్సు, విజ్ఞానము, మొదలైన త త్ర్వములకు జేరినవానిని పై కడ్య్ లనియు వాడి యున్నాము.

అంతక్రణమును బౌహ్యకరణములగు స్థూలప్రాణబేహ ములను నుండుగాగించి తదనుభానసారములను గ్రహించి బేహాపాగాలులుము పులక్షన్లమును స్వీకరించు పురుషంని మైత్యపునిషు ఉండుము. ఇతను హృదయస్థుతే యంన్యు ను స్విధూనిహ్మనియమం దగాధతలమున నున్న ఈశ్వ రుము కాడు; మణ్ తదాత్రతుడై తత్సంబంధిమై బాహ్యా భ్యంతర దేహాములనును లోకల నున్న చైవమునకును మధ్యగ్రామ్లోన్ను యిచ్చట జీవళ్ళాక్డికి మూలభూతుడై యున్న పునిషును వైత్యపుసేషు డని యీ మార్గమండు వ్యవహారము. (ఇకి మి "సైకీక్ బీయింగ్")

#### ಆ ವ ಶಾ ರ ಕ

"చైత్య" పదము వంగవైష్ణవగ్రంథములయం దీ యర్థమందు ప్రయ్త్వమై యిచ్చట వాడుకలో నున్నం దున నీ వివరణ మవశ్యమైనది. సంస్కృతశాస్త్రముల యందు ఈ ప్రయోగము మృగ్యమే.

ఇక నుపసంహారము: పాఠకులు విషయసంగ్రహ ముం దిలకించి తామే గ్రంథమందలి యమూల్యరహాస్య ముల నరసి తెలిసికొందు రను విళ్ళాసముతో విషయముల నిచ్చట ఉపన్యసించక, విషయప్ర వేశమున కనుకూలము లైన కొన్నియంశములను మాత్రము సంతీ ప్రముగ నివే దించినాడ.

పాఠకులు పాఠ్య మగు గ్రంథవిషయమం దవత్ రించుట కీ యవతారిక యొకింతయేని యుపయోగపడు శేని . యీ యాంథ్రానువాదపర్శ్రమయు చరితార్థం బగును.

శ్రీ ఆరవిందా శ్రమము, పుడు చ్చేరి, విషునంపత్సరము ఆషాఢపున్నమ, మంగళవారము.

తి**. వి.** కపాలిళా స్త్రి. రా-2-ర౧.

## త్రీ మాతృ వా క్కు లు

### ವಾಜ್ಭು ಖ ಯು

(೧೯೧೨-ప సంవత్సరమున లిఖుతము.)

మనము సాధించవలసిన సామాన్యలడ్య్, మేది యన, ఉత్తరోత్తర మభివృద్ధి బొందు విశ్వగత సామర స్యము యొక్క రాకరేమీ.

(సామరస్సము, సంవాదము, స్వరమునకును తాళమునకును గల పొందిక చంటిది, పీని కన్నింటికి భావ మొక్కటి. ఇళ్ళడు జగత్తు రామక్క ఆపక్వదశయందు సామరస్సము లేదు. అట్లు సృష్టియందిచ్చట సంవాదము లేమింజేత, అనర్థ ము లుప్పతిల్లుచున్నవి. దానికి నివృత్తు సాయము సామరస్య ప్రాక్షి యం దున్నది. ఆది పచ్చిన ఈ అమన సర్వానర్థ నివృత్తి కాకపోయినను, క్రమ్మక్రమముగ వృద్ధిశేందు నప్పడు, సార్వత్రికమైన యది యనర్థ నిబర్హణం బొనరించును. అట్టి దాని యాగమనమే మనకు లక్సుము, అని భావము.)

### క్రే మా తృ నా క్కు లు

ఈ భూమికి సంఖంధించినంతవఱకు, ఈ లడ్య్రసిద్ధి కుపాయ మేమన, లోపల నేకమైన దైవము అందఱినద్దను మేలుకొని యందఱి చేత నావిష్కృతమయి తన్నూలమున మా ను ష్య క ము యొక్క వీ కీ భా వ ము ను సామౌత్క రించుటయే.

మన యందఱిలోపలనున్న ఈశ్వరస్వామ్రాజ్య మును స్థాపించుటవలన నేకత్వమును సృజించుట—యని వేఱువిధముగ దీనిం జెప్ప నగును.

కావున నత్యంతోపయు క్రమైన క\_ర్తవ్యము ఇదియే:

- ం. ఒక్కొక్కడును బ్రత్యేకముగ తన లోనున్న దైవసాన్ని ధ్యము నెటింగి తద్భావమును బొందియుండుట.
- ్రా. మనుజునియం దింతవఱకు ఎప్పుకును చేతన లేక యుండి నచ్చిన స్థితివి శేషములను ప్రత్యేకపఱచి, దాని మూలమున భూలోకమున కింతవఱకు తెలియకుండ ముద్రితములైయుండిన బ్రహ్మాణ్డ్ల శ్రక్తియొక్క ఊటలలో నొకటితో సైన ననేకములతో సైన సంబంధ మేస్పఱచుట.

(శా స్ర్హమునందు ఆన్నమను నది జడము, భౌతికము. మానవుడు ఒక వృ\_క్షిగ నున్నను, ఆతనికి ఆన్నమయము ప్రాణమయము మనో మయము మొదలైన ఆశోక భౌగము లున్నవి. వీనిలో నశోకములు 3. తాత్కాలిక మనోభానమునకు తెగినట్లు నూతన రూపమున సనాతనమైన వాక్కును వచించుట.

అది మానుష్యకముయొక్క సకల జ్ఞానముయొక్క సంయోగ మగును.

ర. సాముదాయికముగ (చేయవలసిన దేమనగా), ఒక నవ్య వంశము, ఈశ్వరకుమారుల వంశము, ఉద్భవిల్లి వికసించుట కొక భవ్యస్థలమున నాదర్శభూతమైన సంఘ మును స్థాపించుట.

\* \*

### శ్రీ మా కృ వా క్కు లు

భూలో కమునందు వీర్పడ్డలసిన పరిన్నార్తనము (మార్పుసమరసత్వమును రెండు విధానములచేత సాధ్య ము కానగును; అవి రెండు నొకటికొకటి విరుద్ధముగ దోచినను పరస్పరము చేరి వ్యాపరించి పరస్పరపూరకములు కావలెను.

ం. ప్రత్యేక వ్యక్త్రియోక్క కరివ్వనము, సైన సాన్నిధ్యముతో సైక్యమునకు గొనిపోవు సంత రభివృద్ధి.

అంగాంఘికపరివ ర్వాము, పురుపున్న క్రియాభినృద్ధి బొంది వికసించట కనుకూలమైన చెట్టుక్కెండ్లు పరిస్థితిని యేర్పరచుట.

పరిసనము (చుట్ట్రప్రక్రమండు బాహ్య సగిస్థితి) పురుషన్స్తక్తి యందు వ్యాపరించుటనలనను, పరిసరము యొక్క మదింపు వ్య్తియొక్క మదింపు పై నాధాం పడి యున్న ందునను, (సై జెప్పిన) రెండు కార్యములును (వీక కాలమున) ప్రక్కప్రక్కనే నడవరలెను.

అయినను, ఇది కర్తలను విభజించుట్వలన సాధ్య మగును. దానికి, సాధ్యమైన-చో, నధికార్యమాధీనమైన ఒక వర్గము ఏర్పడవలసినది యావశ్యకము.

### వా జ్రు భు ము

ఆవర్గమునం దంగములుగ నున్నవారి కార్యము త్రివిధముగ నుండవలెను:

- ం. పొందవలసినలడ్య్ మును తనలోనే తాను సామెత్కరించుట: అచింత్యము (బుద్ధికి అగోచర మగు ప్రవస్తువు)యొక్క సకలగుణములతోను, విశేషములతో ను ప్రకారములతోను దాని యావిర్భావమునకు భూమి యందు పరిపక్వమైన ప్రతినిధి యగుట.
- అమ్మమును ప్రవచనముచేత బోధించుట, కాని, అన్నిటికంటె, దీనిని అనుభవములో తాము ఎఱిగి (పసలకు) విమోచనము నుద్ద్రోషించుటకు సిద్ధముగ నున్న వారలను గన్నట్టుట్మైక తమ యాచరణచేత బోధించుట.
- 3. ఒక యాదర్శసంఘమును స్థాపించుట, లేనిచో, నిప్పటికున్న సంఘములను సంస్కరించి వ్యవస్థపఱచుట.

\*

ప్రతి పురుషవ్య\_క్రికిని, ఏక కాలమున ఆన్యోన్యోప కారకము ఆన్యోన్యపూరకము నగు ద్వివిధ కార్యమున్నది:

റ. లోపలి యభిపృద్ధి, క్రమశ్ః దివ్యజ్యోతిస్సుతో నైక్యము, ఈ యొక్కస్థితియం చే విశ్వజీవితముయొక్క

### క్రీ మా కృవా కుడ్రాలు

మహి ప్రవాహముతో మనుజుడు సమనసభావమును బొంది యుండగలడు.

అక బాహ్యకర్త నొక్కొక్కడును తన సామ ద్యానుసారముగ తన రుచికి దగినట్లు వరించవలెను; తనస్థాన మును తాను కనుగొనవలెను. (జీవిత మనెడి) సామాన్య మైన సంగీతమునందు తన (విశేష)స్థానమును తాను పొంద వలెను, దానికై తన్ను సంపూర్ణ ముగ నిచ్చుకొనవలెను. (భూలోకజీవిత మనెడి) సంవాదమునందు తా నొక స్వర మునే వాయించును, అట్లయినను సమ్మమ్మము (సంగీతము) యొక్క సంవాదమునకు తన స్వరము అనివార్యము, దానియొక్క (విలువ)మదింపు తన య్కాకతపై నాథారపడి యున్నది, అనియు మఱపగూడదు. (యుక్తత యనగా అపస్వరాదులు లేకుండ ఎట్లుండవలెనో యట్లుండుట)

మొదటి భాగము

మనలోని డైబమునకు బొత్తిగ నిపేదితముకాని సర్వమును, మనయందలిది, ఖండఖండములుగ మన లను చుట్రియున్న సర్వవస్తు సముదాయములకు సొంత మగుచున్నది; అవి(బస్తువుల సముదాయములు) "మనము" అని అన్యాయ్యముగ అనుకొను వానిపై సామౌత్తుగ మనస్సుమూలముగ సూచనవల్లనో మధ్యస్థమైన ఇంద్రియ ద్వారముననో పడి వ్యాపరించుచున్నవి.

స్వాస్ట్యమును బొంది యొఱుకగలపురుషు డగుటకు ఒక్కాకే మార్గము; ఎల్లరయెడ నున్న ఈశ్వరాత్త్రతో నైక్యమును జెందింముండుటయే యది. అందులకు, ఏక్కాగ్ర థ్యానమునలన మనలను బొహ్యు ప్రవృత్తుల నుంచి ప్రత్యేకపఱచుకొననలెను.

నీపు లోపలసున్న దైవముతో నేకుడవైయున్న పృషు, నీవు అన్నినస్తువులతోను వానిలోతులయందును చేరి యేకుడవైయున్నావు దాని మూలముననే, దాని

### ్రీ మాతృవాక్కులు

చేతనే, వానితో సంబంధమును గలిగించుకొననలెను. అళ్ళడు నీవు రాగవిరాగములు లేకుండ వీది దానికి (దైవ మునకు) సమీపాపమున నున్నదో దానికి సమీపాపముగను, వీది దానికి (దైవమునకు) దూరముగనున్నదో దాసికి దూరముగను ఉన్నవాడ వగుదువు.

పరులమధ్య జీవితము నడుపుచు వారలకు నీవు ఒక దివ్యనిదర్శనముగ నుండవలెను; దివ్యజీవనమార్గము నెటింగి యందు వారు ప్రవ్రంచుటకు నీవొక అవకాళ్ ముగ నుండవలెను. ఇంతకం ఓ నధిక మేదియు లేదు. వా రభివృద్ధి బొందవలెనను కోరిక కూడ నుండగూడదు, ఏలన నదియుగూడ నొకవిధముగ స్వచ్ఛందాచరణ మగును.

నీలోనున్న దైవముతో సునిశ్చితముగ నేశీభూతు డవగు వరకు నీకు బాహ్యముతోడి సంబంధములయం దు\_త్తమపడ్ధతి యేమనగా, ఈ ఐక్యానుభవముగల వారి యొక్క యేకకంతో పదేశానుసారముగ నాచరించుటయే.

ఎల్లప్పడును పరహీతేచ్ఛను నియమముగ బెట్టు కొని, దేనిచేతను బాధితుడుకాక, ఇతరుల బాధకు కారణ ముగ నుండక, సాధ్యమైనంతవఱకు ఇతరులకు వేదన నియ్యకుండుటయే (పై జెప్పిన యుపదేశము). ఒక్కొక్ల ప్రాణియు తన్ను తెలిసికొని తన్ను సంపూర్ణ ముగ వశము జేసికొనినయొడల నది యొక యమూల్యమగు స్వామ్య మగును. తన్ను తెలిసికొనుట యనగా తన క్రియలయొక్కయు ప్రత్యేత్రియలయొక్కయు నుద్దేశములం దెలిసికొనుట. ఒక్కొక్క సంభవమును తన యొడ నెందులకు ఎట్లు సమావేళ మగుచున్న దని యొఱుం గుట. తన్ను వశపఱచుకొనుట యనగా, తాను తీర్తానిం చిన దానిని జేయుట, దానిం దప్ప మఱి దేనినిం జేయ కుండుట, దాని కన్యములైన ప్రేరణలను కోరికలను కల్పనలను వినకుండుట, అనుసరించ కుండుట.

ఒక బాలునకు ఆచరణనియమము (నీతివిధిని) నుప దేశించుట ఆదర్శభూతమైన విషయము కాదనుట స్పష్ట్ మే; కాని యట్లు చేయకుండుట చాల కష్టము. బాలుడు

### 👌 మా తృ వా క్కు లు

పెరుగునపుడు, సాంఘికధర్తములు నైతికవిధులు నన్నియు సాపేత్రములు (దేశ కాల నిమి త్రముల నపేతీంచినవి, స్వతంత్ర్రములు నిత్యములు కావ్ర), అని వానికి బోధింప దగును. అందువలన వాడే తనలో నే దానికంటె ఉ త్రమ మైనదియు సత్యమైనదియు నైన విధిని గనుగొనవచ్చును. కాని, ఇచ్చట చాల పర్యాలో చనవూర్వకముగ,సత్యమైన భర్తమును కన్పట్టుటయందు గల కష్టమును ఊర్డితముగ జెప్పవలెను. మానుష్యకముయొక<sub>డ</sub> విధులను దూరీక రించి తమ 'ఇచ్ఛానుసారముగ జీవించుటకు' తమ స్వాతంత్ర్యమును తీర్తానము నుద్ఘోషించువారలలో భూరి సంఖ్యాకులు సామాస్య జీవన్ ప్రవృత్తులకు నణగియే యట్లు చేసెదరు; వానిని దాచుకొని తమదృష్టికి లేకపోయిన నితరుల దృష్టికైన అది (ఆ తమ తీర్తానము) న్యాయ్యమని చూప్త యెల్నించెదరు. కేవలము తమ పళు్ప్ప త్రిప్రేగణలకు విఘ్నముగ నున్నదనియే ధర్తమునకు (నీతికీ) పాద ్రప్రహార మచ్చెదరు.

నైతిక సాంఘిక ధర్తములకు పైగ వెల్లి సుఖా సీసుడై యుండిన గాని ఎవడును వానిపై తీర్పు చేయు

#### మొందటి భాగము

టకు అధికారము గలవాడుకాడు. వానిస్థానమునకు వాని కంటె సుత్కృష్టమైన దొకదాని నుంచినగాని వానిని ఎవ డును నదలివేయ లేడు. అది యంత సులభము గాదు.

ఎట్లయినను, ఒక బాలునికి ఒసంగడగిన యుత్తమ బహానమతి వమనగా వానికి, తన్ను తాను జెలిసికొని, తన్ను స్వవశునిం గావించుకొనుటకు నేర్పుటయే. ప్రపంచమునందలి ప్రకృతియొక్క ప్రవృత్తులకు దృఢముగ న్యాయయ్ క్రమయిన నియతవిధి యున్నది; అదియే ధర్త మనబడును.

ఆన్నమయ శోరీరమునకు సంబంధించిన నియత విధియే (శారీరక)వ్యాధులు. దుర్ని వారమైన యీనియత ధర్తము నాథారముగా నుంచుకొని వైద్యశాస్త్రము న్యాయానుసారముగ మంచి యారోగ్యము నియ్యగల స్థితులను సాధించుటకు బూనుచున్నది.

ఇదే ప్రకారము ధర్మవిషయక ప్రజ్ఞ సంఘశరీరము నందును, తపస్య అథ్యాత్త్వవిషయమునందును ఆచరించు చున్నది.

#### మొదటి భౌగము

ఈ విశ్వగతధర్తముయొక్క పోకడను, మధ్య ప్రవేశించి మార్చుటకు డైవకృప కొక్కటికే సామర్థ్య మున్నది. దైవకృపను భూలోకమందు ఆవిష్కరించుటయే అవతారముయొక్క గొప్ప కార్యము. అవతారముయొక్క శిష్యుడుగ నుండుట డైవకృపకు ఉపకరణ మగుటయే. విశ్వగత ధర్తముయొక్క సంపూర్ణ విధానముతో నేకీ భావము మూలమున (దానివిషయమై) పూర్ణ జ్ఞానముతో గాడిన శ్రీమాత, డైవకృపతో సైక్యము మూలమున దానిని (ఆ కృపను) వినియోగించునదియై యున్నది.

(ఏక్కము ఏకీభావము తాదాత్ర్యము, ఇవి ఏకార్థములు. ఎది జ్ఞేయమో దానితో నైక్యము ఇల్లనే కద్జ్హానము పూర్ణ ముగ గల్లను. మాతకు ధర్మవిధానముతో నైక్యము కలదు. కావున, తద్ జ్ఞానము పూర్ణముగ గలదు; ఆట్లే దైవకృవతో నైక్యము కలదు. ధర్మ విధానము న్యాయపరతంత్రము, దైవకృవ స్వతంత్రము, కారుణ్య భరతంత్రము. ఇవి పరస్పర విరుద్ధములగ ఉన్నను, రెంటితోను ఏక్యము జ్ఞానమును గలది మాత.

ధర్మనిధానము న్యాయము ననుసరించినది, ఆనుల్లంభునీయము, అంవఱును దానికి లోబడపలసినదే; దానికి లోబడనిది దైవకృపయేం. మాతకు రెంటితో మైకృరూపమున రెంటిజ్ఞానము ఉన్నందున, ధర్మ విధానమును ఆత్మిమించి దైవకృపను వినియోగించుటకు సామర్థ్యము కలదు.)

## ్రీ మా తృ వా కుడ్రాలు

దై వో స్త్రఖముగ ఆర్జ్లకముతోను దృహ్ ప్రత్యయ ముతో నుద్దమించు ఉళ్ళాంశ్రముక్క ఒక్కొక్క ఉద్యమమును దైవకృషను (ప్రార్థనను) ప్రత్యు త్తరముగ నిచ్చటి ప్రాప్తముం గావించును. ఓ ప్రభూ! ఎవడు నీసమ శ్రమున నిలిచి "నే నేతప్పను చేయలే'దని హృదయ పూర్వకముగ జెప్పగలడం? ఒకనాడు ఎన్ని మాఱులు నీ కార్యమునకు విరుద్ధముగ తస్పులు చేనెదము, నీ కృపయు నెల్లప్పడును వానిని మాపుటకు వచ్చుచున్నది!

నీకృప అనూరతము మధ్యప్రవ్రించనిచో, విశ్వ గతధర్మముయొక్క చట్టమనెడి క\_త్రీకి ఎవడు అడు గడుగు నకు లోబడడు ?

ఇచ్చట నొక్కొక్కడును సాధనీయమైన యొక యసాధ్యమయినదానికి ప్రతినిధి; కాని నీ దిళ్యకృహకు అన్నియు సాధ్యము, సమ్మమందును వ్యాస్తమందును అసాధ్యముల నన్నింటిని దిన్యసాక్వాత్కారరూ సములుగ మార్చి నెరవేర్చుటయే నీకార్య మగును.

ఈ జగత్తు ఒక సంకరము! ఇందు తమః ప్రకాశ ములు, సత్యాసత్యములు, జీవిత మరణములు, శురూప సురూపములు, ప్రేమ ద్వేషములు, ఇవి (ఇటువంటిద్వం ద్వములు) ఒకటితోనొకటి దట్టముగ నల్లుకొని చిక్కు ప్రత్యేకముగ నెఱుగుటయే బహాంశ్య అసాధ్యము. వానిని ప్రత్యేకపఱచి (విడదీసి) పరస్పరసమాన్లేషమును అంతరింప జేయుట దానికంటె నసాధ్యతరము. ఆది (ద**్వ**ంద్వముల సమాక్లేషము) ఒకదారుణమైన యుద్ధము, ఘోరమైనది, విశేషముగ మానవప్రజ్ఞయందు గూఢముగ నున్నందున అత్యంత తీవ్రముగ నున్నది. మానవప్రజ్ఞయందు ఈ పోరాటము, జ్ఞానము, శ్రాక్ట్రి, జయము, వీనికై మనుజుడు పడు వేదనగ మారుచున్నది; దుఃఖ్రప్రదము న్రప్రకాళ్ళు నగు నీద్వంద్వయుద్ధమున కంతమే లేనట్లు తోచుచున్నం దున **భూ**రితరము. కాని దానికి ఒక నివారణోపాయము శక్యము. ఆది ఇంద్రియజ్ఞానములకును, సుఖదుఃఖాద్యుప లబ్దులకును, మనో వృత్తులకును, పైన మనోభూమికి ఆవల ఈశ్వర్మజ్ఞయందే (ఉన్నది).

పునర్ల<u>న</u>్న మునందు, మరల బుట్టువాడు బాహ్య పురుషుడు కాడు. అనగా, తల్లి తండ్రుల చేతను, చుట్టుప్రక<sub>్</sub> నుండు పరిసరము చేతను, సందర్భ విశేషముల చేతను రూ పెత్తు మనఃప్రాణశరీరములు కావు. చైత్యవురుషుడు మాత్రమే దేహమునుంచి దేహమునకు ప్రయాణించు వాడు. కావున, న్యాయము ననుసరించగ, మనోమయుడు గాని ప్రాణమయుడుగాని అతీతజన్నలను జ్ఞౣ ప్రైవటచుకొను టకో, లేక, ఒక పురుషవిశేషుని జీవిత్రప్రకారమువల్లనో, గుణమునల్లనో, తన్ను గుర్తెఱుంగుటకో వలనుపడదు. చైత్యపురుషుని కొక్కనికే జ్ఞ ప్రిసామర్థ్యము కలదు. చైత్య పురుషుని ఎఱుంగుటచేతనే, మన పూర్వజన్మవిషయమై యున్నది యున్నట్లు తెలేసికొనగలము. అదియు గాక, మనము ఏదిగ నుంటిమో దాన్మిపై దృష్టినుంచుటకంట నేది కాగో రెదమో దానిపై దృష్టినుంచు**ట** మిగుల ముఖ్యము.

డై వమునకు తన్ను అర్పించుకొన్న వానికి, ఆ నివే దనమును ఉత్తరో త్రరము పూర్లముగ జేయుటకంటే పే ఆగాకధర్తము (క ర్థవ్యకర్త) లేదు. ఈలో కము, అందు వసిం చువారును దైవమున కై ఆచరించవలసిన ధర్తముకం టె సంఘమునకు కుటుంబమునకు సంబంధించిన మనుజధర్తము ను ముఖ్యముగ నెంచి దాని క గ్రస్థాన మిచ్చెదరు. డైవార్థ ధర్మమును అహంభావమని దూషించెదరు. ఈశ్వరవా<u>స</u>్ట వానుభవళూన్పులైన వారు ఎట్లు వేఱువిధముగ నిర్ణ యింతురు? అయినను ఈశ్వర దృష్టియందు వారి యభిప్రా యమునకు మదింపు లేదు. వారి ఇచ్ఛాబలమునకు వీర్య ము లేదు. ఇవి అవిద్యా ప్రవృత్తులు, మతేవియు కావు. నీవు (అటువంటివారలను) సమాధానపరచుటకు చృయ త్నించగూడదు; దానికంటె ముఖ్యము, నీవు (వారిచేత) అబాధ్యుడవై, అధృష్యుడవై యుండవలెను. నీవు ఆత్త్మ నివేదన మను దృఢమైన దుర్గమందు జాగ్రత్రగా నిన్ను రటించుకొని, దైవమువద్దనుంచియే సాహాయ్యము, రశ్

## 🔰 మా తృ వా క్కు లు

ణము, మార్గ్లో పదేశము, సమ్మతి, వీనిని ప్రతీతీంచన లేను. దైవముయొక్క సమ్మతియు, ఆలంబము నున్నవని యొఱుంగు వానిని లో కమంతయు నిరాకరించినను, వానికి అదియం తయు నలశ్యముగ నే యుండును.

మంతియు మానవజాతి తనస్థితిని చక్కాగ న్యనస్థ పఱచి పెట్టుకొనుటకు బొత్తిగ నసమస్థముగా నున్నదని నిరూపించియుండలేదా? రాజ్యాంగముల కనంతరము రాజ్యాంగము, పరిపాలనల కనంతరము పరిపాలనలు,శ తా బ్రముల కనంతరము శ తాబ్దములు గడచుచుచున్నవి; కాని మానవడుఃఖము మాత్రము శోచనీయమై యాల్లే, నిలిచి యున్నది మనుజుడిపుడున్నట్లు అంధుడై అజ్ఞడై అధ్యాత్త సత్యమునకు నిహిలితుడై యున్నంత కాలము అది ఎల్లక్ఫు డును అల్లే, నిలుచును. \* రూపాంతరపరిణామము మానవ

<sup>\*</sup> రూపాంతర భరిణామము: ఉన్నరూభము భరిపాక పళంబున వేఱురూభము ఆగుట. ఆజ్ఞత్వాదులు ఏ మానుషరూభమున గలదో దానికి పాకపశమున మార్పు గలుగునపుడు ఆజ్ఞత్వాదు లుండవు.

మానప్రక్షా ప్రకాశనము: మీకటియం దుండు మానపోవేతనను వెలిగించుట : ఇది జైపజ్యోతియొక్క కార్యము: మానపోవేతన ప్రకా శితము కానప్పడు రూపాంతర పరిణామము సిద్ధించడు.

#### మొదటి ఖాగము

ప్రజ్ఞాప్ర కాళనమును మాత్ర మే మానుష్యకముయొక్ల యాస్థితికి శ్రేయస్సును సాధించును. ఈవిధమున, మానవ జీవితమునే ముఖ్యముగ నుంచుకొనిచూచినను మనుజుని ప్రథమక ర్వవ్యము ఈశ్వరజ్ఞానము నన్వేషించి పొందు టయే యని సయ్యక్రికముగ నేర్పడును. దైవమును వర్జించి జీవితము దుఃఖ్ర్మదమయిన యొక్కభ్మమ, దైవముతో నంతయు నాళందము.

\* \*

దైవముయొక్క బాహాలవులయం దాత్రయము నవలంబించుటచేత నన్ని కష్టములును తీరిపోవును, వీలన, ఈబాహాలవులు సంతతము ప్రేమతో మన కాత్రాయమిచ్చు టై విస్తృతములై యున్నవి.

\* \* \*

దైవాభిముఖముగ దిరు**గుము,** నీ సర్వపీడలును తొలగును.

\* \*

దైవమునకు హృదయవూర్వళముగ నాత్త్రని వేదన మొనర్పుటవలన, మానవులకు సహజమైన మన బాధల నుండి మనము నిర్వృతిం ఖొంద నగును.

#### మొదటిఖాగము

శాంతి ఆమితమై యుండవలెను, అచంచలత గభీర ముగ నిష్పన్గముగ నుండవలెను, స్టైర్యము అప్రధృష్య ము కావలెను, దైవమునందు నమ్మకము ఎల్లప్పడును వృద్ధియగుచు నుండవలయును.

\* \*

దై వమునెడ కృతజ్ఞతను జూపుటకు నెమ్తదిగ సంతు ష్ట్రితో నుండుటకంటె వేఱు చక్కనిమార్గము లేదు.

\* \* \*

దైవము చేత నీకియ్యబడుదాని నెప్పుడును సంతో షముతో నంగీకరించుము.

\* \* \*

సర్వమును స్వర్ణము స్వర్ణము స్వర్ణము; అవిచ్ఛిన్న థారగ వర్షించు హిరణ్హయజ్యోతిస్సు యోక్క ప్రవా హము; దేవతలమార్గము సూర్య ప్రకాశజ్వలితము, అందు శష్టములకు యాథార్థ్యములే దనుజ్ఞానమును అది ప్రవా హము తనతో దెచ్చుచున్నది.

ప్ర వేశింప గోరుదుమేని మస ముందఱ యుండు మార్గ మటువంటిది.

## 🐧 మా కృవా క్కు లు

మబ్బులమై సూర్యునివ్యాపార మెట్టిదో, ఆట్రిదే కష్టములమై మందస్త్రీతముయొక్క వ్యాపారము; ఆది వానిని చెదరగొట్టును.

శత్రువునెడ జూపు చిఱునగువు వానిని నిరాయు ధునిం గావించుట.

\* \*

జిలాత్త్రతోయే (ఆత్త్రస్వామ్యము) అత్యుత్తేమమైన జయము, అది సకల శాశ్వత సుఖమునకు ఆధారము.

\* \* \*

స్వసుఖమున్మై తెలపోయుట ఆసుఖ యగుటను సునిశ్చితమైన మార్గము.

\*

సౌఖ్యము కాదు జీవితలక్యుము.

సాధారణ జీవితముయొక్క లక్ష్యము (ధర్తమను) కర్తవ్యమును అనుష్టించుట, అధ్యాత్త జీవితముయొక్క లక్ష్యము దైవమును సాక్షాత్కరించుకొనుట.

\*

మన సౌఖ్యమును అబౌధితముగను శుభ్రము గను నుంచుకొన గోరుదుమేని, దానిపై నప్రియ చింతలు

#### మొదటి భాగము

పడి ఆకృష్ణములు గాకుండునట్లు యథాశ \_క్తి చూచుకొన వలెను.

\* \*

ళా\_న్నియు నిశ్చలతయు రోగములకు గొప్పచికిత్స. దేహమునండు ప్రత్యణువునకును ళాంతిని దెచ్చు టకు శక్తుల మగుడుమేని, మనము స్వస్థులము కాగలము.

\* \*

మనస్సునుండి యొంత తీవ్రముగ నన్నతమును బహిష్కరించెదమో, అంత తీవ్రముగ దేహము రోగ మును బహిష్కరింపవలెను.

\* \* \* \*

ఇప్పటికిని సౌఖ్యమును ఆరోగ్యమును -ఈ లోక మునకు సాధారణ స్థితులు కావు.

వానిని తత్ప్రతిద్వండ్వుల (విపత్రముల) డుర్నాక్త మమునుండి జాగ్రత్తతో రత్మించవలెను.

\* \*

చైత్యము నిరంతరసౌఖ్యమునకు మూలస్థానము.

## 🐧 మా తృవా క్కు లు

భూలోక జీవియందు చైత్యము తప్ప మతేదియు ళాశ్వతము కాదు.

దివ్యజేవితమందు కళను ఒకింత నావిష్కరింపవల యునేని, అందును విళాలమును ప్రకాశము నగు శాంతి స్పష్టము కావలెను.

దైనమునందు మన నమ్మకము చెలుపల్ సందర్భము లపై నాథారకడ రాదు.

దైవము నెఱుగుటకు నేమాత్రము మనకు స్వాభి రుచి యుండరాదు.

దైవమును యథార్థముగ ప్రేమించుటకు మనము సంగముల నత్త్రమించి పైకి వెళ్లవలెను.

బైవప్రేమయొక్క స్వరూపము బోధమగుటకు మనము ఇతరప్రేమ నంతను బరిత్యజింపవలెను.

పాపము దైవము! అతనిపై ఎన్ని ఘోరము లారోపితము లగుచున్నవి!

#### మొదటీ భాగము

ఈ దూపణలే వాస్త్రవము లగునేని, ఎవడు, వాస్త్రవముగ కారుణ్యమయుడో, అతడే ఎటువంటి భూరుడుగా (రాశుసుడుగ) నుండ బోలును!

సాగరమున కేసీ నది ప్రవహించునట్లు దైవమున కేసీ మన మనో వృత్తులన్నియు, మన భావములన్నియు నడుచును.

\* \* \*

దైనసాతొత్కరము, ఇది యొక్కటియే మన జీవితమున కావళ్యక మగుగాక.

\* \* \*

నీయాత్త్రయొక్క విశ్వాసమునకు దైవ మొక్కనినే పాత్రముగ సుంచుకొనుము.

\* \*\*

ఈశ్వరుని యిచ్ఛయే మనయిచ్ఛగావలెను. ఇదియే ఉత్తమ రహస్యము.

\* \*

దైవమునే థ్యానించుము, అపుడు దైవము నీతో నుండును.

\* \* \*

## ్రీ మా కృవా కుడ్రాలు

మన జీవితమంతయు దైవమున కర్పితమ**ు**న ప్రార్థనగా నుండవలెను.

\* \* \*

దైవార్థము ఆచరించు కర్త్తమే కాయికప్రార్థన (శరీరముతో జేయుబ్స్టార్థన).

\* \* \*

మనము ఈశ్వరైక్ర్యామునందు దక్క, ఇంకే కైంకర్యమునందును వర్రించగూడదు.

\* \*

నీ వెంత దైవమున కర్పించితివో అంతకం టె నీకు ఎక్కువ మదింపు దైవదృష్టియండు లేదు.

దై వమున కర్పితమయిన దానిని తప్ప మఱియేదియు సురత్తుతము గాదు.

\* \* \* \*

యాత్ర యెంత దూరమైనను, యాత్రికుడు ఎట్టి గొప్పవాడయినను నంతమున దైవకృపయే ఏశాశ్రయమై కనబడును.

#### మొదటిఖాగము

మనకు ఆధ్యాత్ర్మి కాభివృద్ధి నిశ్చితమైనప్పుడు, డై వముయొక్క పైరలు అదృశ్యులు తమ వైరనిర్యా తనముకై సంతతము యత్నింతురు; ఆత్త్రకు కీడు జేయ లే రేని, దేహమును గొట్టుదురు. కాని వార్మి ప్రయత్నము లన్నియు వ్యగ్థములు, డైవకృప మనతో నుండుటవలన కట్టకడపట నవన్నియు పరాజితము లగును.

\* \*

దై వకృపసే ఆ శ్ర్యంచుటకును, దై వసాహాయ్య మును సర్వసందర్భములలోను పిలుచుటకును మనము నేర్చుకొనవలెను. ఆప్పు డది యనవరతము అద్భుతములను బన్ను ను.

\* \* \*

మన యిచ్ఛను డైవకృప కర్పింతము గాక అన్నింటిని నిర్వర్ణించునది ఆకృపయే.

\* \*

దైవమునందు మనకు ఎంత విళ్ళాసము కలదో, తదనుగుణముగనే దైవము మనకై పనిజేసి సాయ పడును.

## శ్రీ మా రృవా కుడ్రాలు

వైవకృళముంగట ఎఐడు **ఆ**ర్హ్హడు, ఎవడు అనర్హ్హడు ? ఎల్లరును ఒకే తల్లియొక్క బిడ్డలు.

ఆమె ప్రేమయందఆీపైనను సమానముగ వితతమై యున్నది.

కాని ప్రతివానికిని వాని స్వభావము ననుసరిం చియు, గ్రహణసామర్థ్యము ననుసరించియు నామె యొస గును.

\* \*

దైవమునకు మనలను మనము నిశ్మేషముగ నర్పిం చుకొందము గాక! ఆవిధముననే మనము దైవకృప నత్యు \_త్తమముగ బడయగలము.

\* \*

లో కరమౌర్థము జరుహు (పరమపురుషుడు) తన కృషను ఇట నంపియున్నాడు.

\* \* \*

ఎప్పడును ఎగుళ్లకు దిగువకు రెండువై పులకును కొండదారి కొనిపోవును....మన వెనుక దేనిని వదలివచ్చే దమో దానిపై నంతయు నాథారపడును.

\* \* \*

#### మొదటిఖాగము

అప్రకాశమైన భౌతిక ప్రకృతిపై మనము పొందు నొక్కొక్డయమును రానున్న మహాత్రర జయమునకు దృధసూచన.

\* \*

విశ్వము సంతతము ముందు నడుచుచుండగా, సాధితమయిన సిద్ధి యొక్కొక్కటియు క్ర్తొత్తదియు మిగుల గొప్పదియునైన సామౌత్కారమునకు మొదటి మెట్టే యగును.

\* \*

కోరికను బూ\_ర్డి జేయుటకంటే దానిని జయించుట ఆధికతనమయిన ఆనందముం దెచ్చును.

\* \* \*

ప్రకటనోత్సాహమును (ఆడంబరమును) బలప ఆచు సర్వమును దూరీకరించుటైకై మన మెల్లప్పడును జాగ్రైత్తతో నుండవలెను.

\* \* \*

సీవద్దనుండి ప్రచండతను బహిష్కరించినప్పుడే సీవు భీతినుండి బొత్రిగ విముక్తుడవు కాగలవు.

## 🐧 మాతృవాక్కులు

వా\_స్తవమైన డైర్యమునందు ఓర్ఫు లేమిగాని సాహ సముగాని యుండదు.

\* \*

డైర్యము ఆత్త్రయొక్క ఉద్పాత్రతకు లక్ష్యము. మఱీ యది కొంతముగను స్వాధీనతతోను, ఉదా రముగను హిత్రెష్టిగను ఉండవలెను.

\* \*

తన లోపముల గనుకొనుట ఉదారతమమైన ఒక ఛైర్యము.

\* \* \*

అవవాదముల రడ్తో నీర్ష్య బలహీనులయొక్క యు అల్పులయొక్కయు కాన్పు.

• అది మనకోపమునకం లె దయకే యర్హము. అటోళ్యమైన నిశ్చయముయొక్క ఆనందము ననుళవించు మనము దానిచేత నబాధితులమై (దాని కుదాసీనులమై) యుండవలెను.

× \*

#### మొదటి భాగము

తిరస్కార దూషణల కుదాసీనుడై యుండుట మనుజునకు మహ\_త్త్వ మిచ్చును.

\* \* \*

ఎల్లప్పడును సత్యమును వచించుట యాభిజాత్య మునకు ఉత్కృష్టమైన గౌరవలాంచనము.

\* \* \*

కళయందు గూడ మన మెప్పుడును శిఖరముల యం దుండవలెను.

\* \*

ప్రశ<u>్స్థమ</u>ైనరుచి ఉత్కృష్టమైన కలా <u>వ</u>ైళవ మగును.

\* \*

(స్థూలము) భౌతికమునందు సౌన్దర్యము, మాన సమునందు జ్ఞానము, ప్రాణమునందు బలము, చైత్యము నందు ప్రేమ, వీనిద్వారమున దైవము స్పష్టమగును.

మనము చాలినంతమైకి పోవునప్పడు (మైజెప్పిన) ఈ నాలుగు అంశములును ఒకటిలోనొకటి కలిసిపోయి ప్రకాశమును, శ\_క్తిమంతమును, సుందరమునైనదియు, సర్వాధారమును సర్వవ్యాపకము నగు ప్రేమభరితమైన

## **த் ஹ் தி வு ல**டு ல

ఒకే మై తన్యము ఆని గానవ చ్చును. విశ్వలీలార్థ మే యీ ఒకే మై తన్యము ఆవిష్కారముయొక్క వివిధ పంథలుగ వివిధాంశములుగ విభ\_క్త మగుచున్నది.

\* \* \*

భూమియందు దివ్యసృష్టి సిద్ధించవలె**నేని, దేవత** లును పరమునళు (పరమఫ్రరుషంనళు) స్వాత్త్మసమర్పణము శేయవలెను.

\* \*

అవిద్యయందు మానసి కాభిప్రాయములు ఎల్లప్పు డును పరస్పరము విరోధించును.

సత్యమునందు అవియే ఉత్తరజ్ఞానములోని **ప**ర స్పర పూరశాంశలై యుండును.

\* \*

ప్రతియొక్కనికి, ప్రతియొక్క తెకు, గ్రహణశ \_క్తి ననుసరించి విషయములు చెప్పబడును.

కావున నొకరి కియ్యబడిన జ్ఞానము ఇంకొకరికి ఉపయు\_క్తముగాని శ్రేయస్థ-రముగాని కాకపోవచ్చును.

#### మొదటి భాగము

-ఈ కారణము చేతనే ప్రత్యేకముగ నియ్యబడిన గురూప దేశము అన్యులకు దెలుపరాదు.

\* \*

పాత్రను గ్రొత్తగ నింపుటకు, అది అప్పు డప్పుడు వట్టిది కావరెను.

మన మత్యధికముగ గ్రహించుటకు సిద్ధమగు నఫుడు, ఈ రిక్తత (వట్టిగనుండుట) ఆనుభవ మగు చున్నది.

\* \* \*

ప్రకృతియొక్క శక్తు లనబడునవి తమ యా కార మానము చేతను తమ యధి కారముననున్న సామర్థ్యముల చేతను మనుజునికొలది నత్తిక్రమించిన సత్త్వవిశేషముల బాహ్య వ్యాపారము లే.

\* \*

ఒకానొక సూక్షుజగ త్ర్వన్నది. అందు చిత్ర లేఖ నము, నవలలు, నానావిధనాటకములు, "సినీమా" కూడ, వీనికన్నింటికి యోగ్యములైన విషయములను గాన చగును.

## 🔰 మా రృవా కుడ్రాలు

అచ్చటనుండియే అనేకులు రచయితలు ప్రేగణను స్వీకరిం చెదరు.

విశ్వముియొక్క యద్భతములకు అంతము లేదు. మన మీగా యల్పమైన యహాంతయొక్క యొల్లల నుండి యొంత విమోచనము బొందుదమో, అంత ఈ యద్భతములు మనకు ప్రకాశము లగును.

మన యహంతను మించుట సులభమైన కార్యము కాదు.

స్టూలప్రజ్ఞ (భౌతిక చేతన) యందు దాని నత్క్ర మించిన తర్వాతయు, మఱొకమారు దానినే యాధ్యా త్మిక ప్రజ్ఞయందు బహాలలీకృతమైనదానినిగ ఎదుర్కొం దుము.

\* \* \*

ఉత్కాంక్ యను సూర్యుడు అహంతామేఘము లను విలయనము జేయుగాక.

#### మొదటి భాగము

హృదయమయొక్క మానమందు స్థిరమైన ఉత్రాం మౌగ్ని జ్వరించును.

\* \*

ప్రతిథ్యానమును క్రొత్తైదై ప్రకాశక విశేషముగ నుండవలెను. వీలన ఒక్కొక్క థ్యానమందును క్రొత్త చేదో సంభవించును.

\* \*

నూతనమైన ఒక్కొక్క ఉషస్సును నూతనాభి వృద్ధిని సాధ్యముం గావించును.

\* \*

వేగిరపడక ముందునకు చరించెదము, వీలన భావినీ గుటించి మనకు నిశ్చయబుద్ధి కలదు.

\* \*

తాను దేనిని ప్రేమించునో, దానిరూ పై తాను మారును.

\* \*

మనము వీవస్తువులంగూర్చి చింతిం చెదమో, అవియే మనలను జుట్టుకొని యుండును.

\* \* \*

## క్రిమా కృవా కుండ్లు

ఎల్ల ప్పడును విపత్శ క్తులను గూర్చి చింతించుటయు భయపడుటయు ఆత్యంతాపాయకరమైన బలహీనత.

\* \*

స్నాయువులను (నరములను)కలె ఏ కా గ్రతను సం కల్పబలమును పెంపవ ద్భును. ఆవి విధి ప్రకారము శీశ్ చేతను, సాధన చేతను పుష్టి కెందును.

\* \*

మన్ప్రజ్ఞ పతీపిల్లనంటిది. దాని ఆెక్కల నుప యోగించుకొనుట కది నేర్చుకొనవలెను.

\* \*

అహోరాత్ర్త మనవరతము (దైవ) సాన్నిధ్య మిట గలదు: నిశ్శబ్దమాగ మనలోపలికి దిరుగుదుమేని చాలును, దానిం గన్పట్టగలము.

\* \*

మనము లేఖని మూలముననో వాక్కు మూల ముననో ఒకయసత్యము, ఎంతయల్పమైనను, బయల్పడుట కొప్పదుమేని లోపరహీతులైన సత్యముయొక్క సందేశ హారు లగుట కెట్లు ఆశించగలము? సత్యముయొక్క కింక

#### మొదటి భాగము

రుడు (చక్కగ చేరినవాడు,) అత్యల్పమైనదిగ నున్నను అయథార్థతను, అత్యుక్తిని, వికృతో\_క్తిని వర్జింప వలయును.

\* \* \*

ఆర్జ్ మం దున్నది జయముయొక్క నిశ్చయము. ఆర్జ్వమా! ఆర్జ్వమా! ఎంత సుభగము నీ సాన్నిధ్యముయొక్క స్వచ్ఛత!

\* \* \* \*

సరళతయందు ఒకగొప్పసౌందర్యము కలదు.

\* \*

వేచియుండుట యొట్లో యొఱుగుట యన, కాల మును నీ కనుకూలముగ జేసికొనుట.

సహనముతో నెల్లప్పుడును సిద్ధిం గానవచ్చును. పట్టుదలగల సంకల్పబలము సర్వవిఘ్నమును జయిం చును.

\* \* \*

సిద్ధి యను నది అత్యుచ్ఛమనిగాని "పరాకాష్టా" యని గాని కాదు. ఆది ఒక సమతాస్థితి, ఒకసామరస్య స్థాపన.

## ్రీ మా కృ హ క్కు లు

సాహాస్త్రావణచేత పనికి దిగవలదు.

స్వవళ్**ము** లేని సాహసికుని జీవితము అవ్యవస్థితమై యుండును.

\* \* \*

ఇద్దటు పోరాడునప్పడు, ఇరువురయందును దోష ముండును.

\* \*

స్థిరబుస్థి చేత నెవరికి నెప్పడును కీడుగల్గ లేదు.

\* \*

వ్యర్థవచనములు జగత్తును బధిరముగా గావించి యున్న వి.

\* \* \*

ఒకని మహాత్ర్వముసు అతని కృతజ్ఞతాసామర్థ్య ముచేతనే కొలవవచ్చును.

\* \*

ఒక యుపదేశము బొత్తిగ ఋజువై యుండిన మాత్రముననే లాభకరమగును, అనగా, ఆయుపదేశ మియ్యబడుసమయమున,తదనుసారముగ నాచరణ యుండ

#### మొందటి భాగము

వలెను. అభ్య స్థమైన (పలుమాఱులు చెప్పబడు) వచన ములు, పలుమారు బయల్పడు తలంపులు హృదయపూ ర్వకములు కాజాలవు.

\* \*

దైవచైతన్యమునందు లయమగుటకాదు లత్యుము. దైవచైతన్యము జడమునుం బ్ర వేశించి దానిని మార్పు జేయనిచ్చుటయే లక్యుము.

\* \*

ప్రభూ, నీవు లేకున్న జీవిత మొకళూ రము. నీప్రకాళము, నీ చేతన, నీ సౌన్దర్యము, నీ శ క్రి ఇవి లేకుండ సర్వస్త్రయు కుటిలమైన అసంగతమైన యొక ప్రహాసనము.

\* \*

ప్రభూ, మాగ్రహణమున కతీత మగునట్లు నీ ప్రేమ అంత గొప్పది, అంత ఉదారమైనది, అంత స్వచ్ఛమై నది. ఆది ఆమేయము, అఖండము. మేము ప్రణుతులమై దానిని బుచ్చుకొనవ లెను; అట్లుండియు, మాలో నత్యంత దుర్బలులుగూడ, ఒకశిశువుగూడ నిన్ను సమింపింపగూడు

## 👌 మాతృవాక్కులు

నట్లు, అంత మధురముగ దానిని (ప్రేమను) నుంచి యున్నావు.

\* \* \*

ఓ ప్రభూ, ఉన్నది, కావలసినది, సర్వమునందును లోతులలో నెప్పడును మార్పులేని నీదివ్య మంద స్త్రితము కలడు. రెండవ భాగము

# మొదటిప్రకరణము

''యోగమునుగుతించి మా కేదైన జెేప్పడురా ?''

యోగము నీ కెందులకు కావలెను ? శ\_క్తిని సంపా దించుటకా? శౌంతిని, మకానస్థితిని బొందుటకా? మానవ సంఘసేవకొఱకా ?

ఈ మార్గమునకై వచ్చితి వనుట కీ యుద్దేశము లలో నేదియు జాలదు. ఈ ప్రశ్నకు నీవు సమాథాన మియ్యవలెను: దైవముకొఱ్జె నీకు యోగము కావలెనా? దైవమును విడిచి యుండుట యశక్యమను నట్లు అంత నది నీ జీవితమందలి పరమసత్యమా? దైవము వినా నీవు ఉండుటకు అర్థములేదు, అతడే నీ యునికికి హేతువు ఆని యొలుగుదువా? అట్లయిన నీమార్గము నకు నీకు పిలుపున్న దనవచ్చును.

## 🌯 మాతృవాక్కు లు

తరువాత చేయవలసిన దేవునగా, నా ఉత్కాం శును జాగ్ర త్రతో పెంచి, అలఫులేక మేలుకొని జ్వరిం చునట్లు చేయవలయును. అట్లు చేయుట కుపాయము ఏక్కాగ, థ్యానము, అనగా ఈశ్వ రేచ్ఛకును ఈశ్వరో ద్దేశ మునకును సమగ్రముగ ననన్యార్పణ మొనరించు నభి పాయముతో నా యీశ్వరుని ఏక్పార్లమనస్సుతో థ్యానించుట.

హృదయమందు ధ్యానించుము. అచ్చట ప్రవే శించుము, లోతుకు వెళ్లుము, ఎంత దూరము వీలుపడునో అంతదూరము వెళ్లుము, బయట ఎల్ల ప్రక్కల జెదిరియున్న ప్రజ్ఞ యొక్క తంతువులను (చిత్రవృత్తులను) ఒక్కటిగ జేర్చి సమాహరించుకొని లోపల దిగి మునుగుము.

అచ్చట హృదయముయొక్క అగాధమైన నిశ్చల తయందు ఒక అగ్ని జ్విలించుచున్నది. అది నీయందుగల దైవమే, నీయొక్క యథార్థస్వరూపమే. దాని వాక్కును వినుము. దాని యాదేశములను అనుసరించుము.

## ಮು ದಟಿ ಕೃಕರಣಮು

థ్యానమునకు ఇతర లక్ష్మస్థానములు కలవు. ఉదాహరణము: శిరమునకు పై నొకటి (దీనిని సహా స్రారమునకు పై బ్రహ్షారంథ్ర మందురు), భూ్రమధ్యము మఱీయొకటి. ఒక్కొక్కటియు నౌక ప్రభావము గలది ఒక ఫలవిశేషము నిచ్చును. కాని, హృదయమునందే మూల(ముఖ్య)పురుషు డున్నాడు, హృదయమునుండియే (దివ్యమైన) మార్పునకు కావలసిన ప్రేరణ, సామౌక్కౌర సామధ్యము, క్రియాపరశ క్రి - ఇవి యన్నియు సకల ముఖ్యప్రనృత్తులును బయలుదేరును.

''ఒకడు ఈయోగమునకు తయారగుటకు జేయవలసిన చేమి?''

ఎఱుక, మొట్టమొదట ఎఱుక కావలెను. మనలో నొక ఆర్యేల్ఫభాగమును మాత్రము నెఱుగుచున్నాను. కాని అర్యధికాంశము నెఱుగము. ఈ ఎఱుకలేమియే మనలను అకక్వస్వభావమం దుంచి దానియందు మార్పును రూపాంతన పరిణామమును రానీయక అడ్డపడుచున్నది. ఈ బోధనూ స్వతమూలమున నే దివ్యములు కాని శక్తులు (దైనమునకు ప్రాయికముగ విరుద్ధములైనవి) మనలో లు పేశించి మనలను తమకు దాసులం గావించుచున్నవి.

## త్రామాతృవాక్కులు

కాబట్టి నిన్నుగుతించి నీకు ఎఱుక యుండవలెను. నీ స్వభావమందును, తత్ప్రవృత్తులయందును నీకు ప్రభా ధము కావలెను; ఎట్లు వీల వేనినైనను జేసౌడవో విచా రింతువా, అనుభవింతువా అవి నీకు దెలియవలెను. నీయు ద్దేశములు, నీ ప్రేరణలు,నిన్ను కదలించు శక్తులు, గు ప్రములు కాని వ్య క్రములు కాని, అన్నియు నీకు బోధము కావలెను. నిజముగ, ఒక యంత్ర్మునందు గల పలుభాగములను వేఱుపఱచునట్లు నీయొక్క సకలభాగ ಮುಲನು ಪ್ರತ್ಯೇಕಪಅವವ ಶನು. ನಿಕು ಎಲುಕ ಕಲ್ಪಿನಜನ $\pi$ , నీళ్ళ విషయములను ్రప్రత్యేకపఱచి విడదీసి వశ్ క్తులు నిన్ను క్రిందికి లాగుచున్నవి, ఏవి నీకు సాయపడుచున్న వి అని నీవు విపేచనజేయ నగునని అర్జము. ఇది సాధువు ఇది అసాధువు (సరి, తప్పు), ఇది సత్యము ఇది అసత్యము, ఇది దివ్యము ఇది ఆదివ్యము అని నీవు తెలిసికొను నప్పపు నీవు తెలిసికొన్న ప్రకారమే నీవు తప్పక నడవవలెను. అనగా తీర్తానముగ ఒకటిని (త్యాజ్యమైన అసత్యాదిని) వదలివేసి, మఱీయొకటిని (గ్రాహ్యమైన సత్యాదిని) అంగీక రింపవలెను. సాధనమందు ప్రతిపదమున ఈ ద్వంద్వము (సత్యాసత్యాది) ఎదురుపడును; ఒక్కొక్డ ఆడుగునం

## ಮು ದಟೀ ಪೃಕರಣಮು

దును, యుక్తమైనదానిని) నీవు వరించవలెను. ఓర్పు తోను స్టైర్యముతోను జాగ్రత్తతోను అభిజ్ఞులు చెప్పు నట్లు వినిద్రుడవుగ నీవు ఉండవలెను. దైవమునకు వీరు ద్ధముగ తదితరమైన దేనికిని ఎట్టి యవకాశము నియ్య రాదు.

''మానువ్యకముకొఱకా ఈ యోగము?"

కాడు, ఇది దైవమునకై. మనము అన్వేషించునది దైవముయొక్క ఆవిర్భావమేగాని మానుష్యక జేమము గాదు. మనము ఈశ్వ రేచ్ఛను జరుపుటకై యున్నాము; ఇంక యథార్థముగ జెప్పడుమేని, ఈశ్వరేచ్ఛావ్యాపారమునకు ఉపకరణములై ఈశ్వరుడు క్రమక్రమముగ మూ\_ర్థీభవించి యాతని సామ్రాజ్యము భూలోకమందు ప్రతిష్ఠితమగుటకై యున్నాము. మనుష్యసంఘమున నెవరు దేవుని పిలుపును విని యంగీకరించెదరో వారే దైవాను గ్రహమునకు పాత్రు లగుదురు.

మానవజాతియంతయు, సామౌత్తుగ లేకపోయిన, పరంపరాసంబంధముననైన లాభము బొందునా యనుట మానుష్యకముయొక్క స్థితిపై నాధారపడియున్నది.

#### తే మా తృ వా మ<sub>ర్</sub> లు

తా కా క్రా క్షా కుంట్స్ నిర్ణయించకలసినచో నెక్కువ ఆశ్ క్ష కా శము లేదు. మానుష్య క్ష్ ప్రతినిధియై యున్న సామాన్యమనిషియొక్క మనో భావము, నేజేమి! నిర్వ్యా జమైన నై వాంశముతో సంగము సంఘటించినతోడానే, తో థాభిద్రో హబుస్థితో లేవడా, వాడు! దైవ మనగా తన యభీష్టములైన సర్వస్వామ్యముల నాశ్ మే అర్థమని తలచడా! దైనము దేని నుద్దేశించినను సంకల్పించినను దానిని సువ్య క్షముగ ఖండించుటకు అనవరతము నా క్రం దించుచుండ లేదా! ఈశ్వరుని యా విర్భావ ముచేత మానవజాతి లాభము బొందుటకు మునుపు అది చాల మాఱనలసియున్నది.

'' మనము (ఇచ్చట) కలసీనది యెట్లు ?''

మన మందఱము జన్హాంతరములయందు కిలసి యున్నాము; లేనిచో నీజన్మమందు చేరియుండము. మన మేక కులస్థులము. యుగయుగములుగ దైవజయమున్నకె భూమియందు దైవావిర్భావము కొఱకు కార్య కారులమై యుండియున్నాము.

# రెండవ ప్రకరణము

"యోగ మం దపాయము లెవ్వి? పాశ్చాత్యులకు (తెల్ల వారికి) విశేషముగా నపాయకరమా యోగము? 'యోగము మన వారలకే - ప్రాచ్యులకే - యుక్తము కావచ్చును గాని పాశ్చాత్యుల మనస్సును విషమము గావించి పాడుచేయు' నని యొకరు చెప్పి యున్నారు."

యోగము ప్రాచ్యులకంటే పాళ్ళాత్యుల కౌక్కువగా నపాయకరము గాడు. ఏఖావముతో యోగము నకు గడంగు చున్నా పో వానినిబట్టి యంతయు నున్న డి. స్వార్థమునకై, ఏదో నీ యభీష్టసిద్ధికై యోగము నపే తీఎంతువేని యది యపాయకరమే యగుచున్న డి. ఈశ్వర సామౌత్కారమే లత్యమని నిరంతనము జ్ఞ ప్రిలో నుంచు కొని యోగము పవిత్ర మనుఖావముతో నఖ్యసించు వారి కది యపాయకరము గాడు, మటి అదియే రత్, అభియము నగుచున్న డి.

భగవదర్థముగాక స్వార్థమున కై యోగము నభ్య సించునపుడు అపాయములును కష్టములును వచ్చుచున్నవి.

#### 5 m 0) 2 56 00

ాయాగ మను వేషములో శ్రీని సంపాదించి యాళసు తృక్తు అంట గాంతీంచినకుకు ఆన్ని కట్టములును ఆపాయ ములును వచ్చును. ఆతకాంత్రను విడనాడ లేవేని యోగ మును సృక్తించకలదు! దహించు నగ్ని యది.

యోగమున్న రెండ్ మాన్లము లున్నవి; ఒకటి తపస్స, మఱొకటి ్ర్రప్రత్తి. తపస్సామార్ధము కష్టమైనది. ఇందు నీవు స్వబలము పైననో ఆధారపడి స్వబలము చేతనో ౌడలుచున్నావు. స్వబలప్రమాణానుసారముగా <u>పై</u>కేగి సాధించుచున్నావు. అం దెప్పడును పతనాపాయము గలదు. ఓకమారు క్రింద పడినచో నధఃపాతాళమున భగ్నుడై పడియుందువు. ఇక చికిత్స దుర్ల్లభము. మఱియొక మార్గము ప్రస్తుత్తు, అది సురతీతమైనది, అనందిగ్గమైన దియు. ఈ మార్గమునే, పాశ్చాత్యులు, కష్టముగా నెంతురు. వారు తమ వ్య\_క్రిస్వాతంత్ర్యమును భంగపటమ నదంతయు భయంకరమని నిరాకరణీయమని శిశ్చాంది యున్నారు. ప్రత్యేకతా (వ్య\_క్తిత్వ) బుద్ధిని వారు మాతృ స్థన్య పానముతో స్వీకరించి యున్నారు. ప్రపత్తి యనగా నాస్వాతం,త్ర్యము నంతను బరిత్యజించుట గదా.

## ರಂದವರು ಕರಣಮು

అనగా శ్రీరామకృష్ణపరమహంస ఉదాహరించినట్లు మర్కట కిశోరమార్గమునో మార్జాల కిశోర మార్గమునో దేనినో ఒకటిని నీ వవలంబించవచ్చును. కోతిపిల్ల తన్ను మోసికొని పోఫుటైకై తన తల్లిని పట్టుకొనుచున్నది. గట్రిగా పట్టుకొనవలెను. అట్లుగాక పట్టు వదలిపెట్టిన పడి పోవును. ఇక పిల్లికూనమన్ననో తల్లిని తాను పట్టు కొనడు. తల్లి యే దానిని పట్టుకొనుచున్నది. దానికి భయ ముగాని బాధ్యతగాని లేదు. తల్లిని తన్ను నోటబట్ట నుండనిచ్చి 'మా', 'మా' యని యఱచుట తప్ప నది చేయవలసిన దేమియులేదు.

సంస్పూర్తిగను హృదయవూర్వకముగను ప్రక్రత్తి పంథ నవలంబించిన నిక నేమాత్ర మహయము గాని తీవ్రమైన కష్టము గాని యుండదు. విషయ మేమన ఋజు వుగ నుండవలెను. నీ కార్జవము లేకున్న యొడల యోగము నారంభింపకుము. మనుష్యవ్యవహారములలో నీవు వంచన కు గడంగనగును. కాని ఈశ్వరునితో వ్యవహారించు నవుడు కపట మెచ్చటను శక్యము కాదు. హృదయపూర్వ కముగ నవ్యాజముగ దేనిని దాచుకొనకున్న పుడును,

### క్రీ మా రృవా కుడ్రాలు

ఈశ్వేసని సాక్షాత్కరించి ఈశ్వేస్త్రేరితుడ నగుటయే నీ యేకలక్యు మగునపుడును ఈ మాన్లమున సురత్తీత ముగా వెళ్ల గలవు.

కాని యింకొక అపాయమున్నది. ఆది సంభోగ ప్రవర్ణనలకు సంబంధించినది.

యోగము శోధావిధియందుండగ మనలో దాగి యున్న సాహాస్ట్రవ**్ర**నలను ఇచ్చలను ఆన్నింటిని పైకి దెచ్చి బయటవేయును. విషయములను దాచకుండుట కును యొక్కుక్క విడిచి పెట్టకుండుటకును నీవు నేర్చుగొన వలెను, వాని నెదుర్కొన్ జయించి వానికి పునస్సం స్కార మొనర్పవలెను. ఎట్లయినను యోగముయొక్క మొదటి కార్యము మనస్సుయొక్క యధి కారమును దీసి వేయుట. అందువలన నిద్రితప్పాయములై పడియుండి**న** భోగేచ్ఛలన్నియు దటాలున విమదలబొంది (మేల.కొని) **ప్ర**రు**షు**ని (ఆథారము) పై దండెత్తును. మానసాధి కారము పోయి ఆస్థానమునకు దైవాధికారము రానంత కాలము ఒక సంధిసమయము. అప్పడు నీ యార్జనమునకు ప్రస్తక్రికిని పరీతు కాలము. భోగవిషయేచ్ఛాదులునంటి

## ರ**ಂದ**ವ ಪ್ರಕರಣಮು

సాహాస్ప్రవర్తనలకు సాధారణముగ బల మేర్పడుట జనులు వానిని అధికముగ లత్య్ పెట్టుట వల్ల నే. వారు వాని విషయమై తమ యసమ్తతి నుగ్రముగ తెలుఫుచు నిగ్రహించి నిర్బంధముతో వశకుఱచ యత్నించి లోకులనే యుంచి త్రోక్కి పెట్టుదురు. కాని, ఒకవిషయము నెంత యొక్కువగ చింతించుచు "నాకు వల దది, నాకది వలదు" అని చెప్పడుపో అంత యొక్కువగా దానికి గట్టువడెదవు. నీవు చేయవలసిన దేమనగా దానిని దూరమున బెట్టి దానినుండి నీవు ప్రత్యేకపడి, చాలినంతవరకు గమనించ కుండవలెను, ఒక పెళ యాతలంపు వచ్చెనెని తెటస్ముడ్తవుగ దాని సంబంధము లేనివాడవుగ నుండవలెను.

యోగముయొక్క సంఘట్టనచేత పైకివచ్చు నీషణ ప్రేరణలను నీకు బౌహ్యామైనవని బౌహ్యా ప్రపంచముం జేరినవని శాంతుడమై నిస్సంగుడమై నీవు ఎదుర్కొన వలెను. దైవము వానిని దీసికొని పరివ\_ర్తన మొనర్చుటమై వానిని దైవమున కర్పించవలెను.

నీవు దైవమునకు ఉస్త్రీలేతుడవై భగవచ్ఛ\_క్తి పైనుండి నీలో దిగి పనిచేయ నారంభించిన పిదప నీవింకను

#### 🔰 మా కృ వా క్కు లు

ప్రాతవాసనలను (శ్రక్తులను) నిలుపుకొన బ్రయత్నింతు వేని కప్టు క్రాపాయములకు నీవే తయారు చేసికొన దవు. నీ కామవూ \_ ర్హికి -ఈశ్వరుని వ్యాజముగ బెట్టుకొన కుండ జాగ్రైత్తే చూపుకొనవలెను. కొందలు తాపే ఆచార్యపట్టమును గట్టుకొనియున్నారు. వారు తమ యాళలను బ్రార్డిగావించుకొనుట తప్ప మతేమియు జేయరు- నీ వాపథమున బోయి కొంతజ్ఞాన మే కల్గి శ్రక్తి యంతగా లేనళుడు (స్రాణలోకవాసులైన) ఒకవిధసత్వ ములచేత ఒట్టుకొనబడి వానిచేతులలో నుధోపకరణ ముగానై తుదక్కు వారికి భ క్ష్మణముగా నగుటయు సంభ వించున: కాబట్టి వేష మెచ్చట నున్నదో యచ్చట నపాయ మున్నడి ఈశ్వరుని నీవు నంచింప జాలవు. నీవు "దేవా! నీ సంయోగమే నాకు కావలెను" అని పైకి చెప్పుచు లోపల మాత్రము "నాకు శ్రీ కానలేను, భోగములు కావలెను" అనుచు ఈశ్వరుని కడకు వచ్చె దవా? జాగ్రత్తే! పర్వత్శిఖరమునకు వెళ్లి అధఃపాతాళ మున బడుదువు. ఇట్టి మహావిషత్తు ఏదియు రాకుండ జేసి కొనుట మిక్కిల్ సులభ మే. చిన్నబిడ్డవలె నగుము తెబ్లి

#### **ಹ**ಂಡ್ ಮ ಕ್ರಣ ಮು

కర్పించుకొనుము. నిన్నా మెయే తీసికొని వెళ్లనిమ్తు. ఇక నే యపాయము నుండదు.

ళరణు జూచ్చిన తరువాత ఇతరవిధకష్టములను నీ వెదుర్కొన నవసర ముండదని యర్థము కాదు. లేదా, నీ వెదిరించి జయించుట కేయాటంకములు నేమాత్రము లేవని గాడు. ప్రప్రత్తి సరళమును అవ్యాకులమునగు ఎడ తెగని ఆభివృద్ధిని నిశ్చయించడు. అనగా దీనికి కారణము**,** నీవు సమాహితుడవై కాక విభక్తుడవై యున్నావు. నీ అర్పణము పూర్ణమును అనన్యమును గాదు. నీయందలి యొకభాగముమాత్రమే శరణుజొచ్చినది. ఈ నాడొక భాగము, మఱునాడు మఱొకభాగము. భిన్నభిన్న మార్గములందు ప్రవర్తనగల పలుభాగములను కూడ గట్టుకొని యొకచో ప్రవృత్తి కలుగ జేసీ ఐక్యముగావించు ట్య యోగముయోక్క సంపూర్ణప్రయోజనము. అంత సెఱస్ కష్టములు లేకుండ నుండజాలవు. కష్టము లనగా సంశయము, అనుత్సాహము, వితర్భము, ఇటునంటివి. ్రప్రపంచమంతటను -ఈవిషము నిండియున్నది. **ొక్వసము**తోను దీనిని (విషముసు) లోపలికి తీసికొను

చున్నావు. ఒక యస్పృహణీయ మనుష్యునితో సంభాషణ చేసినను నీప్రక్కన ఆటువంటివాడు వెళ్లినమాత్రము నను ఆతనినుండి యా యంటువ్యాధి నిస్నంటుకొన వచ్చును. '' ప్లేగ్ '' అంటు వ్యాధి యుండు స్థలమునకు వెల్లిన చాలును; ఆవ్యాధివిషము నీ కంటును. అది యా స్థలమున నున్నదనిళూడ నీకు తెలియనక్క ఈ లేదు. నీవు సంపాదించుటకు మాసములుబట్టినదానిని కొన్ని ఈణము లలో పోగొట్టుకొనగలవు. ఎనీవు మనుష్యసంఘమునకు జేరి సాథారణజీవితమును గడుపుచున్నంత కాలము ప్రపంచపు మనుష్యలతో కల్సి మెలసి తిరిగినను అంత బాధ్యము లేదు. కాని దిర్యజీవితెమును నీవు గోరుదు పేని నీ సహావాసనిప్యమందును, పరిసరవిషయమందును నీ వత్యంత జాగ్రత్తతో నుండవలయును.

" మన-గోని వివిధాంశములన మన్కప్రాణాడులకు విక్యమును సాజాత్యముళ్ల స్థాపించుట కుపాయ యేమి ?"

ద్ప్ ఢబస్ధితో నుండుము. వక భాగములను విధే యతలేని బిడ్డలరలే చూడుము. అనరరతము ఓర్పు పెయి వానిని దిద్దితీర్పుము. వానితప్పల నవియే యొప్పు కొను నట్లు చేయుము.

## ಕ**ಂ ಚ** ಏ **ಪ್ರ** ಕರಣ ಮು

నీ ప్రజ్ఞయొక్క లోతులందు చైత్య మున్నది. ఆదియే నీలోని దైవముయొక్క ఆలయము. ఈ కేంద్ర మును(ముఖ్యస్థానమును) జుట్టియే నీయొక్క భిన్న భిన్న భాగములకును విరుద్ధప్రవృత్తులకును ఏశీభావ మేర్పడ వలయును. చైత్యప్రదుష్ప్రజ్ఞను బొంది తదభీప్స నెఱు గుదువేని యీ సందేహములను కిప్టములను ధ్వంస మొనర్పవచ్చు. కొద్దిగనో గొప్పగనో కొంత కాలము పట్ట వచ్చును. కాని కడపట జయము మాత్రము నిశ్చయమే. నీ పొకసారి దైవమున కభిముఖుడవై "నేను నీవాడను గాగో రెదను" అని చెప్ప దైవ మందులకు 'అట్లే కాని' ఆని చెప్పినపిదప సకలప్రపంచము నిన్ను దానికి దూరస్థు నిగ జేయజాలదు. కేంద్రస్త (ప్రధానపురుషుడు) శరణు జూచ్చినప్రమ ముఖ్యమైన కప్ట్రము నివృత్తమైనది. బాహ్య భాగ మొక బౌవడుపలె నున్నది. సామాన్యజనులయం నీ **చె**రము గట్టిగా మొద్దుగా నున్నందున తమలోని పురు మండైన దైవమును వా తెలుగ లేకున్నారు. ఒక్కపర్యా యము, ఒక ఓణమాత్ర మేనియు, ఈయంతరాత్త్త " నే నినిగో ఉన్నాను, నీవాడనే నేను" అని చెప్పినయొడల

## కి మాతృవాకుండ్లు

సేదోయొక నం లేన గట్టిన ట్లయినది. ఇక కొస్టికొద్దిగా బౌకడు సన్నగిల్లి రెండు భాగములు నొక్కటిగా గలసి బాహ్యాభ్యంతరములు నొకటిగా నగును.

యోగులను జెడుపునది చుతికాండ్ యేందూ చక్కమన యాక్టము చాలకాలము దాగియుండ గందు. ఈ ఓపముము నేమాత్రము నెఱుగకయే యనే కులు యోగమార్లమున దిగుచున్నారు. కాని కొన్ని శక్తులు లభించినతోడనే వీరికాండ్ పై కుబుకుచున్నది. అది మఱింత తీవ్రముగ లేచుచున్నది. వీలనన, ప్రారం భములోనే యది నిరాకరింపబడలేదు.

అద్భుతేశ క్రులను సాధించిన యొకయోంగిని గుతీం చిన కథ యొకటి గలదు. ఆయనను శిష్యులు భిశ్శకు బిలి చిరి. ఎత్తు తక్కువైన పెద్ద మేజా పైన భిశ్ వెట్టికి. ఏదో యొకవిధమున తమసిద్ధిప్ర భావమును జూఫుడని గుస్తును గోరిరి. అట్లు చూపగూడదని ఆయనకు లేలియును. అయి నను దురాళాబీజము లోపలనుండినది, కాబట్టి ' ఇంతకు నది బాధకమైన విషయముగాదు. మఱీయు వారి కిటు వంటిది సాధ్యమని నిరూపించి ఈశ్వరమహిమను బోధించ

# రెండక ర్మక్రణము

వచ్చును ' అని తలంచి యిట్లనెను.—" మేజా పైనున్న వస్త్రమును, దానిపై నున్న తట్టలను ఆహారపదార్థములను అక్లో యుండనిచ్చి మేజాను మాత్రము తీసివేయుడు." శిష్యు లనిరి " అట్లు చేయజాలము. అంతయు క్రిందబడి పోవును '' అని. కాని గురువు నిర్బంధించగా శిష్యులు వస్త్రముక్రిందనుండి మేజాను తీసివేసిరి. ఆహా, అద్భు తము! క్రింద మేజాయుండియున్న స్ట్రేష్క్రము, దాని మైనుండిన సర్వము నిలిచియుండెను. శిష్యు లాశ్చర్య పడిగి. కాని తటాలున ఆయోగి బయటకు దుమికి వెళ్లి యిట్లు అరచుచు నేడ్చెను, "ఇక నెన్నడు నాకు శిష్యుడు వలదబ్బా, ఏనాటికిని వలదు, 'నకదాపి,' అయో్యానా దుగఖము. నాదేవునికి ద్రోహము చేసితిని." అని. ఆయోగి యొక్క హృదయ మగ్ని లోపడిన ట్లయినది, స్వార్థమున్నై యాతడు దైవళ క్తులను వినియోగించెను.

శక్తులను బ్రకటనజేయుట ఎప్పడును తప్పు. అట్లని వాని కుపయోగము లేదని యర్థము కాదు. అవి యెట్లు వచ్చినవో యాట్లే వాని వినియోగముకూడ. అవి దైన ముతోటి నైక్యమువలన వచ్చినవిగదా. వానిని దైవే

#### క్రి మా కృ వా క్కు లు

చ్ఛానుసారముగానే వినియోగించవలేను కాని బహిరా డంబ్రములకు గాడ్డు గృడ్డి వానిని నొకనిని నీవు చూచుట తటస్థించెనేని, వానికి దృష్టియియ్యగల శక్తి నీ కున్నచో, ఆతనికి దృష్టి కలుగన లేనని డైనసంకల్ప మున్న యొడల ఆతనికి దృష్టిరానిమ్లు' అని నీవు చెప్పన మాత్రమున అతడు చూచును. కేకలము నీ వాతనిని స్వస్థపఱచవలె నని కోరుచుండుట చేతనే నీవాత**ని** చూడగలుగునట్లు ఆసింతువేని <del>ఆ</del>ఫ్రడు నీయాశను తృ<u>ప్</u>తికఱదుట<u>ెకె</u> ఆ<u>శ</u>క్తి నుపయోగించుచున్నావు. తఱుచుగ నిటువంటి విషయ ములందు నీశ్రక్తులను బోగొట్టుకొనుటయేగాక ఆమనిషి లో ఎక్కువ అలజడిని బుట్టించుచున్నావు. అయినను ైబెకిచూ-చుటకు రెండువిధములు నొకటిగ నే యుండు**ను**; కాని, ఒకదానియందు భగవదిచ్చయను కారణమువలన నీవు చేసెదవు, మఱొక దానియందు స్వార్థ్లో ద్దేశ ముత్తో చేసెదవు.

భ.గవదిచ్ఛ మనలను పని చేయించునపుడు, అది భగ వదిచ్ఛయని మన మొల్లెఱుగుదుమని నీవడుగవచ్చును. భగవదిచ్ఛను గు\_ర్తించుట కష్టముగాదు. అందు తప్పుటకు

# రొండవ తృకరణము

వీలులేదు. యోగమార్గమున జాలడూర మభివృద్ధిజెందు టకు మునుపే దైవసంకల్ప మిదియని నీ వెఱుగగలవు. దాని వాక్కును మాత్రము వినవలెను. అది(యిచ్చట) హృదయముననుండు సూక్ష్మవాక్కు. నీ వట్లు వాక్కును) విన నలవాటుపడినపిదప, ఈశ్వ రేచ్ఛకు విరు ద్దముగ నాచరించుడు వేని నీకు అశాంతి కల్గను. అట్లే కా చథమున నీవు విడువకుండ పోయినయొడల నీవత్యంతమ్ో భముం బొందుదువు. అట్లయ్యును ఆ నీ క్లేశమునకు కార ణముగా నేదోయొక బాహ్య (భాతిక) సమాథానమును (నెపమును) ఇచ్చి ఆమార్గముననే వెళ్లుడువేని క్రమ్మక్రమ పోగొట్టు కొందువు. కట్టకడపట నన్నివిధముల తప్పులను నీపొనర్చుచు బోవచ్చును, వచంచలతను నీ వెఱుగకపో వచ్చును; కాని నీ వతిస్వల్పక్లే శమునుగూడ నొకపరి పొంది నప్రడేయాగి 'దీనికి కారణ మేమి?''యని నీ యంతరాత్ర్మను బ్రశ్నించినచో యథార్థమైన యుత్రరము నీకు లభించి తీవను, అంతయు చక్కగా విశదమనును. నీకు కొద్దిగా ననుత్సాహమా, స్వల్పముగ ఆకులతయోం కలుగునపుడు

#### శ్రీమా నృవా కుడ్రాలు

దానికి భౌతిక కాగణ మియ్యబూనవలదు. నీ వాగి కారణ మును వెతకునఫుడు కారణ మేమా యని యాలోచించు నఫుడు, నీవు సంపూర్ణ ముగా సరళముగను ఋజువుగను ఉండుము. మొదట నీ మనస్సు య థార్థముగ దోచ దగిన చక్కని సమాధానమును గల్పించును. దాని నొప్పు కొనక ఆవల చూచి "ఈ వ్యాపారమునకు వెనుక నున్న దేమి? దీని నే నెందులకు చేయుచున్నాను" అని యడుగునుు. తుద కొక మూలయందు దాగియున్న చిన్న యలను (టోళ) నీవు కనుగొందువు— నీకట్టమునకు వ్యాకులతకు కారణమైన నీ మనో భావమందు గల మెలి కను ఇంచుక తప్పదమైన పోకను కనుగొందువు.

అతికాం క్రయొక్క యత్యంత సామాన్యరూప ములలో మానుష్యక సేవయను భావము ఒకటి. అటువంటి సేవపట్లనో కర్త పట్లనో గల సంగము (మమత్వము) పురుషుని స్వాభిలాషకు లక్షణము. ఏగురువు, మానవ సంఘమునకు తాను బోధించవలసిన గొప్పసత్య మొకటి యున్నదని విశ్వసించుచున్నాడో, అనేక శిష్యులను గోరుచున్నాడో, శిష్యులు వెల్లిపోయినపుడు సంకటపడు

#### ಕ**ಂದನ** ಪ್ರಕರಣಮು

చున్నాడో, ఎవడు వచ్చినను వానింబట్టుకొని శిష్యుని గా జేయ యత్నించునో ఆతడు (గురువు) స్పష్టముగ తన యత్యాళనే తప్ప మఱిదేనిని యనుసరించలేదు. నీవు ট্র వాజ్ఞ ననుసరించుటకు సిద్ధుడ వేని నీ కొసంగబడిన యే కార్యము నేని, మహ <u>త్</u>రర కార్యమైనను, చేయుటకును, ఆమఱునాడే, నీ వెంతనిశ్భలత్వముతో దానిని తీసికొం టివో ఆదే నిశ్చలతతో దానిని వదలిపెట్టుటకును, బాధ్యత నీది యని భావించకుండుటకును, సమర్థడవు కావలెను. నీ వత్యంత స్వతంత్రుడవుగ నుండవలెను. వ విషయముపట్లగాని లేదా యేజీవితపద్దతిపట్ల గాని, నీవు సంపూర్ణ ముగా నిస్సంగుడ్డవై యుండవలెను. వా స్త్రవమైన యాగిదృష్టిని గోరుదువేని దైవమువద్దనుండి వచ్చు ప్రతి దానిని అంగీకరించుటకును, దానినే సులభముగ విచా రము లేకుండ బోనిచ్చుటకును నీవు సమర్థుడవై యుండ వలెను. "నాకేదియు వలదు" ఆని చెప్పు సన్న్యాసియొక్క్ భావము "నాకిది కావలె" నని చెప్పు లౌకికుని మనో భావము నొక్కటియే. తన స్వామ్యముపట్ల రెండవవాని కెంత మమత్వమా మొదటివానికి తన సన్న్యాస్టనుపట్ల నంత మవుత్వ ముండవచ్చును.

## క్రీమార్ఖ నాకుడ్డాలు

దైవమునుండి నచ్చునన్ని ంటిని. – వానినిమా త్ర మే – సీ వంగీకరింపవలెను. వీలన, విషయనులు గూళములైన ఈపణలనుండి కూడ సమ్పను. ఈపణలు మగ్న చేతన యండు (స్పష్టముగాక లోపలనే క్రింక మగ్న మైయండు దానియండు) బ్యాక్ట్రించి మదు విషయములను నీను దెచ్చి యిచ్చను. వానిని సీవు గు రైఱుంగిక పోయినను అవి మెమునుండించ్చినని మాంత్రము కావు. అవి ప్రచ్ఛన్న కామనలనుండియే నచ్చునవి.

ఓకవిషయము భగవంతునుండి వచ్చునకు డది సీకు సులభముగా తెలియగలదు. సీవు చింతారహిడవై సుఖముగ శాంతితో నుందువు. ఏదైన నొకటి సంభవించు నకుడు 'ఆహా తుదకు నా కది లభించినది' అని దుముకి మీ భతో నత్యుత్సాహనుును జూపుదు పేని అని దైనము నుండి వచ్చినదిగాదని నిస్సంశయముగా నీ పెఱుగగలవు. సమతాస్థితియే దైనముతో నేక్ళవించి ఆవిక్యముతో వ్యవహరించుటకు సారభూతమైన నియమము.

<sup>&#</sup>x27;' కొన్ని సమయములందు దైనము మనకోర్కలం బూర్తి జేయదా ?''

#### ರ**ಂ ಚಕಕ್ಷಕ್** ಕರಣಾ ಮು

నిస్సంళయముగ జేయును. ఒకబాలుడు యోగము జేయగో రెను. వానీతండ్రి నీచుడు, క్రూరుడు, యోగము జేయనీయక యడ్డపడ బ్రయత్నించెను. తనవిపుయమున తండ్రియొక్క ప్రవేశమునుండి విముక్తు డగుటకు బాలుడు తీవ్రముగ సభిలపించెను. తోడనే తండ్రి భూ రముగ జబ్బుపడి చనిపోవుట కుండెను. అంతట బాలుని స్వభావమున మఱొకభాగము బయల్పడి వాడు తన దురదృష్టమును గుటించి దుగ్గఖంచి " హా, పాపము నాతండ్రి ఎంతో జబ్బుపడియున్నాడు. ఇది యెంత దుగ్గఖ కరము ?. ఆయ్యా, నే నేమి చేయగలను" అని ఆఱ చెను. తండ్రి స్వస్థుడయ్యే. బాలుడు సంతుష్ట్ముడై మరల యోగమునకు గడం గౌను. తండ్రియు మరల ద్విగుణించిన బలాత్కారముతో విరోధించి బాధపెట్ట నారంభించెను. **ఫ్రత్త్ర**డు (పాపము) తన కేశ్ ములను ఛిన్న భిన్న ముల జేయుచు " పూర్వముకం కెు నిపుడు ఎక్కువగ నడ్డపడు చున్నాడే నా పిత" యని యాక్రందించెను. విషయ మంతయు నేమనగా, ఒకడు తన కేమి కావలెనో దానిని ఉన్నది యున్నట్లు తెలిసికొనవలెను.

#### 🐧 మా 🎳 వా మ్క లు

దైవము సాన్ని ధ్యమగు నప్ప డెప్పడును సంపూర్ణ నిశ్చలతను శాంతిని దెచ్చును. ఒకవిధమైన భ క్యులవర్గము వారు సాధారణముగా వేఱు రూపమున గన్పడుడు రనుట సత్యమే. భ\_క్తి భావావేశమున అని వారనునట్లు, గంతులువేయుచు, ఏడ్పుచు, నవ్వుచు, పాడుచు నుండురు. కాని వా\_స్తవముగ నట్టివాను దైవమునందు నివసించరు. వారెక్కువగా ప్రాణలోకమున నివసింతురు.

త్రీ రామకృష్ణ పరమహాంసులకు భావి చేక్రకజన్య మోళసమయము అండినవనియు, చేతుల బై కెత్తుచు నాడుచు బాడుచు వెళ్లుచుండెననియు జెప్పుచున్నా వా? ఈ విషయమున సత్యమిది; అంతరఫురుషుని ప్రవృత్తి పక్వమై యుండవచ్చును, కాని నీబాహ్యసత్త మార్పు జెందక దుర్బలముగ నుండునేని, అది నిన్ను భావోదేక సంమోళముల చేత నింపునటువంటి శక్తులను గ్రహించు దశయందు ఉంచును. బాహ్యసత్త అంతస్సత్తకు ప్రతి బంధ మొనర్చుచు ఆనందమును పూర్ణముగ భరించ జాలదేని, ఇటువంటి వ్యాకులతయు అవ్యవస్థయు నావిష్కరణమందు సంభవించును.

## రెందశవ తృక్రణము

నీకు దేహము దృధముగను, నాడులు (సన్ననర ములు) దృధముగను నుండవలెను. నీ బాహ్యాస్త్ర యందు సమత యనెడి దృధమైన పునాది యుండవలెను. ఈ పునాదియున్న చో, భావమయమైన యొక్కప్రపంచ మును నీయందు ఇముడ్చుకొనదగును, అపుడు అఱచి బయల్పటచ నక్క\_ఆలేదు. (భ\_క్రి)భావమును వెలువరించ గూడదని అర్థము కాడు, సుందరముగ సామరస్యముతో (సంవాదముతో) వెలిపఱచవచ్చును. రోడనాక్రందన నటనములు స్వభావమునందు—ప్రాణమందో, మానసము సందో, శరీకమునందో—గల దౌర్బల్యమును నిరూపిం చును. వీలన, ఈమట్టముల యందు క్రియావ్యవసాయము స్వార్థత్ప్ ప్లైకై జరుగును. నాట్స్మమాడి దుముకి అఆచు వానికి ఏవిధముననో తనసంభ్రమమందు తాను సహజ ముగ లేదని యనుభవమగును; వాని ప్రాణస్వభావమున కందు అధికసుఖ ముండును.

నీవు దైనముయొక్క యవతరణభారమును భరించ గల్గుదువేని బలిష్టుడమై శక్తుడవయ్యు నుండవలయును. ఆట్లు కానిచో ఖండఖండములుగ మోభితుడ వగుదువు.

#### క్రీమార్ప హ క్కు లు

కొందులు "వీల నైగ మింగను సాన్నిధ్యము జేయ లేదం?" అని యడిగెదరు. వీలన, నీవింగను తయాంగు కాలేదం. ఒకవిన్న చుక్క నిమ్మ ఆడ పాడ నేడ్వజేయు నేని పూర్ణముగ నదియే కచ్చిన నేమగును?

కాబట్టి గౌమారికి మని ప్రాణమేకాములయందు బల ముగను దృష్ణముగను విళ్ళాలముగను ఆధాపము(పునాది) లేదో, వారికి ఇట్లు చెప్పెదము "(శ\_క్షిని బలాత్క రించి) లాగాలదు" ఆనగా, "ళాంతముగను నిశ్చలముగను శాచుకొనియుండుడు" అని. వీలన బారు అవతరణమును భరించ నశక్తులు. మటి గౌమారికి ఆనళ్ళకమైన యాధా గము, పునాది, యున్నదో, వారికి "తీగ్రముగ కాంతించి గ్రహించుడు" అని చెప్పెదము; వీలన వారు గ్రహిం మటకు శక్తులు, వైనమునుండి యనతరించు శక్తులచేత నారు విపర్యాస మొందరు.

"గొందఱకు, డైవోన్నుఖులకు, సకలలోకి కాత్రముమ వారికి ప్రియమైన నర్వమును నాశ మగుచున్నది; వారు ఎపరిసైన ప్రేమిం చిన వారును గతించౌదరా?"

#### **ច**េសសេស្ទប់គស់

ఇట్లు అందఱకును సంభవించుటలేదు, యోగము నకై యొవరి కాహ్వాన మున్నదో వారికే యట్లు సంభ వించును.

ప్రాచ్యులకును పాశ్చాత్యులకును అధ్యాత్ర జీవిత సంబంధమై యే భేదమున్నను, అది అంతరళురుషునియంది అంతర స్వభావమందో లేదు; అంతరము మార్పు లేక ఎల్ల ప్పడు నొకరీతిగనే యుండును. కాని యా భేదము మన స్సుయొక్క శీలమునందును, బాహ్యామున ప్రకటించు పద్ధతులయందును ప్రదర్శనప్రకారములయందునుగలడు; ఇవి విద్య, చుట్టుప్రక్కలనుండు పరిస్థితి, బాహ్య సంద ర్భములు వీనిఫలితములు. జనులందఱును, ప్రాచ్యులు కాని పాశ్చాత్యులు కాని, ఆగాధమైన భావములయందు సదృశ్ులైయే యున్నారు. ఆలోచనపద్దతియందే వారు పేఱుపడుదురు. ఉదాహరణముగ, ఆర్థనము: ఈగుణము ఎచ్చటను వీకరూపమైనదే. ఋజువుగనుండువారు వీ జాతికి జేరినవారైనను ఒక రీతిగనే ఋజువుగ నుందురు. కాని యీ యార్జవము వెలుపడు ప్రకారములు మాత్రము భిన్నములైయుండును. మనస్సు భిన్నభిన్న

#### మా శృ వా క్కు లు

జనులయందు భిన్నభిన్న మార్లముల బనిచేయును, ప్యాదయము మాత్రము ఎచ్చటను ఏకరూపమైనదే. ప్యాదయము సత్యతనమైన వా\_స్థనము; ఖేదములు బహీ ర్భాగములకు (పైగనుండు స్థూలభాగములకు) సంబం ధించినని. సీవు వాలినంత లోతుగ పెళ్లునపుడు సన్వము నందును ఏకమైయున్న ఒకదానిని కలిసెదవు. అందఱకును దైనమునందు సమాగమము కలదు. భౌతిక (స్థూల) ప్రకృతియిందు సూర్యుడు ఈశ్వరునకు సంకేతము. మేఘ ములచేత ఆసూర్యుని రూపు (సీదృష్టికి) మాఱవచ్చును, కాని మేఘములు పోయినపుడు ఎచ్చటను ఎప్పడును అదే సూర్యుని జూతువు.

ఓకనితో నీకు వీకత్వభావము శక్యముకాదన్న, నీవింకను లోతుగ భావమునందు పోలేదని యర్థము.

# మూడ్ వ్రక్షక్షర్ ణము

" దర్శనములు గొప్పయధ్యాత్త్మ కదవికి చిహ్ను మని సాధారణ ముగ నొక యభిప్రాయ మున్నది. ఇది వాస్తవమా ?"

అనళ్ళము కాదు. అదియుగాక దర్శించుట ఒకటి, దర్శించినదానిని తెలిసికొని దానియర్థము నవగాహనము చేసికొనుట మఱియొకటి; ఇది చాల కష్టము. సాథారణ ముగ నిచ్చట పొర బాటుకు కారణ మేమన, దర్శనమయిన దానిభావమును తమ యాశాభీష్ట పశ్వాతానుసార ముగ నెఱుంగుచున్నారు. మఱియు దర్శవము లెన్నో \* కశ్యలయందు కలుగుచున్నవి. మానసిక కశ్యలోని

<sup>\*</sup> కడ్యు యనగా ''ాప్లేన్". ఒక సౌధమందు మేడైపై మేడ యుండునట్లు ఈ విశ్వమందు నొక లాకపుకడ్యపై మఱియొక లాకపు కడ్యు యున్నది. 'చిత్' (ప్రజ్ఞ) పృథివి మొదలు సత్య లాకమువఱకు లాకముపై లాకమునందు, కడ్యపై కడ్యులయందు ఆ నేకదశలు లేక ఆవస్థలు స్థితులు కలవైయున్నది. ముఖ్యముగ మన మిచ్చట మూడుకడ్యుల నుదాహారరించి, స్థూలమైన భూలాకము,

#### <u>క</u>ి, మం శృ వా గు<sub>ర</sub>- లు

్రజ్ఞూ ద్యాయ కాంద్ఫాను, ప్రాణకత్వలోని ప్రజ్ఞను కాగచ్చను, ఈ లోకళ్ళ జాగాణప్రజ్ఞను సమాగమున నుండు కేం. ప్రలోను దర్శనములు కానచ్చను. ఈ కత్వీ లోనిదర్శనము స్టూలప్రపాదనుునన సంబంధించిన అత్యం తభాగికి మాపములతోను, సంకేతములతోను స్పష్టముగ నిజముగ స్పెఫ్టియా గ్యాముగ నున్నట్లు కగబనును; భాన మును నెక్టికొనుడు నుహాయు ముండినచో అతీస్పష్టముగ మనుస్యులయుక్క లోకలిస్థితులను, ఇతర సందస్భములను దెక్టికి నవచ్చును.....ఈ సమావకత్వు దృష్టి చేత

ఉనాహారణార్థమై నిజముగ నొకరికి నచ్చిన దర్శనమును దీసికొని (దాని భానమును) చూపెవను.

దానిపై నూడ్డ్ మైన ప్రాణంగాకునుం, దానిపై నిందను నూడ్డ్ మైన మనోంగాకునుం ఆని మూంసు కడ్యులను జెక్సినిమిం. దానికి పైనను ఆగాక కడ్బ్ లున్నప్. లాకునుం ప్రక్షాప్పలైన జేడ్ గ్రామం, భూమిం, తెలిపికి గోచర మను విషయము. ఒక్కొంక్ల నకలానుం, కడ్బలాను ఆగాక మెక్యాపును జాయటకు బొక్కాముంలి కనటపునుం, చాచునది మాత్రము ప్రక్షం. ఇద్ది యానేకి కడ్బల యుండు, ఆనేక దశలు గలదిగ నుండునుం.

# **మ**ూ- డవ్వకరణము

ఉన్న తముగ దురారోహ్మమై చఱియగల పర్వతప్రాంత మండు ఒకమార్గము పైకి పోవుచున్నది, అందు పూర్ల్లో జ్జ్వలమైన సూర్య ప్రకాశము కలదు. అచ్చట భారా ్రాంతమయిన యొకబండి ఆఱుగుఱ్ఞములచేత లాగ బడినదై చాల్ల్మతో పోవుచున్నది. మెల్లగనయి నను దృఢముగ పైకి బోవుచున్నది. పరిస్థితిని జూచి ఒకమనిషి బండికెనుక కెళ్లి దానిని త్రోయుచున్నాడు, లేదా, కొండపైకి త్రోయుటకు దొడంగుచున్నాడు. ఆఫ్రడు జ్ఞానముగల (విషయము లెెలిసిన) మఱీయొకడు వచ్చి "ఎందులకు వృథా ప్రయాస? స్ట్రీయత్న మేమైన సఫలమగునని నీవు ఎంచెదవా? ఇది నీకు ఆసాధ్య మయిన కార్యము, ఇది గుఱ్ఱములేకే కష్టమే" అని చెప్పచున్నాడు.

ఇళ్ళడు ఈ దర్శనముయొక్క భావము నెఱుంగు టకు ఆటు గుఱ్ఱములు అను బింబమునందు (మార్గదర్శక) సూత్రమున్నది. అశ్వములు శ\_క్లికి సంకేతములు, ఆటు అను సంఖ్య దివ్యసృష్టిని సూచించును. కనుక ఈ ఆటు గుఱ్ఱములు దివ్యసృష్టియొక్క శక్తులను గుర్హించును.

# & # # # # # # W

దేసిని సా మెత్క సించి సాధించి జ్యోతిన్న వాసస్థానమైన ఉత్తుంగశిఖనమునకు గొన్పోవలయునో, దానిని, ఆ సామెత్కా మును సూచించును బండి. ఈ సృష్టిశ క్షులు దివ్వములుగ నున్నను, వానికే ఈ సామెత్కా రమును సమా ప్రము గావించుట యత్యంత ప్రయాసగ నున్నది; వీలన అవి అత్యధికబలముగలదానిని, క్రిందికి కుంగ దీయుచుండు ప్రకృతియొక్క యత్యధిక బలము నంత నెది రించి పని చేయవలసీయున్నది. అంతట మానవుడు దర్భా వి వేకముల పాలయి మితమైన మానస శ క్షులతో తానొక దేమో చేయగల డని తలంచి వచ్చుచున్నాడు. వానికి అత్యు త్రమ కార్య మేమన బండిలోపల ప్ర వేశించి సుఖా సీనుడై గుఱ్లములను బోనిచ్చుటయే.

స్వక్ను ములు వేఱు, వాని విశరణము చాల కష్టము. వీలన, ప్రతిమనిషికినీ విశిష్టనుుగ స్వక్ను కల్పనాక్కకం చము వేఱు. కొన్ని స్వక్నములను అంతగా సద్ధములేదు, అవి అత్యంతబాహ్యామైన భాతిక ప్రజ్ఞాస్తునమునకు (జాగ్రదవస్థాప్రపంచమునకు) జేరినవి, ఆసంబడ్ధమైన తలం కులు, ఆకస్తికమైన వాసనలు, యంత్రప్రాయకు మనో

వృత్తులు, లేక, ప్రతిఫలించు వ్యాపారవిశేషములు— వీని కార్యములు. వీనికి నియత ము ను వ్యవస్థిత మును అగు రూపము ఆకృతి ఆర్థమును లేవు; అవి జ్ఞ్ఞ ప్రిలో నుండుట చాల కష్టము, ప్రజ్ఞయందు ప్రాయికముగ సంస్కారమును ఉంచవు. ఇంతకంఓ కొంత లోతున గలుగు స్వప్నములు కూడ స్పష్టములు కావు; వీలన ఆవి పురుచవ్య \_క్తికి విశిష్ట్రముగ సంబంధించినవి, స్వాప్నికపురుషుని యనుభవములను వాని స్వాభావిక రుచులను ఆ శ్ర్మాయించి రూ పెత్తును. దర్శనములు కూడ **ొన్నింటివి సు కేతాత్త** కములై యున్నవి. ఆసం కేతములు జగ మంతట వ్యవహారము నం దుండ నక్క అలేదు. జాతి, <del>బితిహ్యాము,</del> ధర్తము(మతము) వీని ననుసరించి సంకేత ములు వేఱుపడును. ఒకసం కేతము విశిష్టముగ 📑 స్త్రవు నకు, మఱొకటి హిందువునకు, ఇంకొకటి మూడవది ప్రాచ్యుల కందఱకును సమానముగ నుండును, నాల్లవది పాళ్ళాత్యులకు మాత్ర మే యుండును. స్వప్నము లట్టివి **కావు**. ఆవి పురుమవ్య\_క్తికి మాత్రము సంబంధించినవి, ప్రతిదినసంఘటనల పైనను సంస్కారముల పైనను

#### కి మా శృ వా కుండ్రాలు

ఆధారపడియున్నవి. ఓకని స్వేస్త్రమును మఱొకడు విన రించుటయో వ్యాఖ్యానించుటయో అత్యంతకష్టము. ఒక్కొక్కడును మఱొక్కొక్కనికి అవివిత్మైన వృత్తము; \* కాని ప్రతిమనిషియు తనస్వన్న ములను విచారించి చిక్కు విడదీశి తదర్థముల నెఱుంగనచ్చును.

ఇక స్వక్స్ ములు స్వక్స్ ప్రవందారుు, నీనితో వ్యవ హరించుటకు విధానము; మొదట నీ స్వక్ష ములను గుఱించి మెలకువగ నుండుము. స్వక్ష ములకును జాగ రణమందరి సంభవములకును గల సంబంధమును గమనిం చుము. నీకు రాత్రి జ్ఞాపకముండునేని, రాత్రియందు నిద్రలో జరుగు వానిని జ్ఞాప్రిమంచుకొన్న చో దినము యొక్కస్థితి రాత్రస్థితినుండి యొట్లు ఘటించినదని కనుగొన దగును. నిద్రయందు ఏదేని యొకవ్యాపారము, మానస కత్యుయందో,ప్రాణకత్యుయందో మఱియెదో యొక కత్యు యందో యొల్ల పుడును జరుగుపున్న ది. ఉదాహరణము:-

<sup>\*</sup> వృత్తము, పట్రువయైనది. దాని ూ కల నున్నది బాహ్యు లకు తెలియను; ఆట్లు, ప్రతిమనిషి లా పలనున్నది మంతియొక్క నికి తెలియను.

# మూ-డప్రకరణము

కొండులు సిద్ధిగాంచుటకు చాల ఉత్సుకులై దినమందు గొప్ప ప్రయత్నము చేసెకరు. వారు నిద్రకువెళ్లి ములు నాడు లేమనఫుడు పూర్వదిన పరిశ్ర మఫలముల గులుతే కనబడదు. మరల వారు ఫూర్వముచేసిన దానినే చేయ కలసియున్నది. అనగా వారిప్రయత్నము తత్ఫలితముగా వాని పొందినదియు నత్యంత బాహ్యాంశములకు (పై భాగములకు) చేరిన పే గాని లోతున నిద్రితములైన భాగముల స్పృశించ లేదని యర్థము. నిద్రయందు నీవు ఎఱుక లేని యీ ప్రాంచిన మంటిని మండి సాధించిన (నిర్మించిన) వాని నన్నింటిని మింగి పేసెను.

ఎఱుకతో నుండుము! దినమం దెట్లో ఆల్లే రాత్రి యండును ఎఱుక యుండవలెను. మొదట ప్రజ్ఞను బొంద వలెను, పిదప వళమును. స్వప్నముల జ్ఞాపక ముంచుకొను నీకు కలగను నప్పడే యది కలయను యనుభవముకలిగి యుండవచ్చును. భౌతిక ప్రపంచమునకు సంబంధించని యనుభవ మది యని నీకు తెలియును. అట్లొక మారు తెలిసినచో నచ్చట (స్వప్నలోకమందే) భౌతిక ప్రపంచ

#### కిమా కృవాక్కులు

మునందువలె (జాగరణమునందువలె) నడచుకొననగును; కల గనుచున్న పుడే నీ ప్రజ్ఞాబలమును ప్రయోగించి స్వప్పానుభవముయొంక్ల గతినే మార్చవచ్చును.

మఱియు పదే పదే ఎఱుక ఎక్కువకాగా పగటి యందువలె రాత్రియందును నీ యాథారముపై నీను వళ ముండును, ఒక పేళ యొక్కువగా నుండదగును. రాత్రియందు దేహదాస్యమునుండి (దేహయాపరచనకు దాస్యమునుండి) ఏక దేశముగనైన విడుదలఖొంది యుం దువు. శరీర ప్రజ్ఞాపద్ధతులను వళపఱచుట చాల కష్టము. వీలన అవి మనఃప్రాణపద్ధతులకంటే కిఠోరమైనవి, మాన్పు శేందుటకు అల్పతరముగానే పళపడును.

మనోమయమును బ్రాణమయమును, విశేషముగ ప్రాణమయము, రాత్రియందు చుఱుకుగ నుండును. దిన మం దవి కట్టువడియున్నవి. భౌతిక ప్రజ్ఞ (జాగరితమ్థాల జ్ఞానము) వాని వ్యాపారమును ఆవిష్కృతిని అప్రయత్న ముగ నే ప్రతిరోధించుచున్నది. నిద్రయందు ఈ నిగ్రహము నివృత్త మగును; కావున అవి స్వాభావికములయిన స్వేచ్ఛాప్రవృత్తులతో వెలువడును.

# ಮುಞ**ದ್ ಸ**ಕ್ರಕರಣ ಮು

" నిఃస్వహ్న నిద్ర యొటువంటిది ?"

సాధారణముగ సుష్ప్రత్తి యనుకొనబడునది, రెంటి లో నొకటి; స్వప్నము జ్ఞ్ఞ ప్రిలేకుండపోవుట, లేదా, ఏ యొఱుకయు బొ\_త్తిగ లేని స్థితియందు బడుట. ఈ యవస్థ ప్రాయికముగ మరణమే, మృతిని రుచిజూచుటయే; మఱీ యొక గాఢనిడ్డ్ర కలడ్; అందు నీవు సకలభాగములతోను అత్యంతమానమునందు, అచలతయందు, శాంతియందు బ్ర వేశింతువు. సచ్చిదానందస్వరూపమందు సంపూర్ణముగ మునుగుదువు. దానిని నిద్ర యనరాదు; అందు అత్యధిక ముగ జ్ఞానము కలదు. ఆస్థితియందు కొన్ని నిముసము లే యుండవచ్చును. కాని యాకొన్ని నిముసములు పలుగడి యల నిద్రవల్ల గల్లు విశ్రాంతిసుఖముకంటే నధికము నిచ్చును. ఇది యాదృచ్ఛికముగ రాదు, దీర్ఘ కాలాభ్యాస బలమునల్ల నే లభించును. (దీర్ఘ కాలాభ్యాసము న పేతుం -ධිත්සි.)

" న్యక్షమున కొందఱను జూచి తెలిసికొని వెనుక జూగ్రత్ భ సంచమున వారినే కని యొఱుగుచున్నాము, ఇది యొట్లు?"

ఆది యేలన, గొందఱను గలయునట్లు చేయు నా కర్షణలవల్ల నే; ఇవి ప్రాణలోకమందో మనోలోకమందో

#### \$ 500 MJ 2" 50% W

ాయ్స్ యవి. జనులు భూలో కమునందు కలనుంటకు మును పే తలునుగ నీకడి క్లలయందు కలనిదరు, అచ్చట కలని భాషించి భూమియందు కాగల మున్ని సంబంధముల నేప్పిఱమకోనినమ్పును. కొందఱ కా సంబంధములు తెలి యును, కొందఱకు తెలియవు; కొందఱకు, అనేకులకు నాట్లే, అంతస్పత్తాగమమును తెలియకానుండును. అట్లుండియు హాను క్లోత్రముఖమును బౌహ్యా ప్రభంచ మున జూచునభుడు, ఆగ్ ఎట్లో పరిచితముగను సువిదిత ముగను గనబడును.

# "ఆబద్ధములైన దర్శనములు కలవా ?"

పైచూ పునకు ఆబద్ధములు గా గనబడు దర్శనములు కలవు. క్రీ స్తువును జూచితిమని చెప్పవారు వందలు పేలు కలరు. ఆసంఖ్యలో నిజముగ నాతనిం జూచిన వాను పం డ్రైండుగురుకంట తక్కువగా నుండబోలు. వారి విషయ మునగూడ వారు చూచినదానిం గురించి చాల చెప్పవలసి యున్నది. ఇతరులు చూచినది ఒక ఆవిర్భానముగ నుండ వచ్చును, లేక ఒక సంకల్పమో, లేక స్తృతిలో నుండిన బింబమో. మఱి కొందఱు గలరు; వారికి ఓక క్రిమా

## మూండ్ వ ప్రకరణము

వ్స్త్రక్రియో దృధసంస్కారము నిచ్చెడిదియు, జ్ఞ్రహ్హీలో నున్న నియానైన ప్రకాశ్మాన యొక బింబమో, దర్శన మయి యున్నది. వారు దేనినో యొకటిని జూచిరి; అది లో కాంతరమునకు సంబంధించినది, సామాన్య స్వభావ మున కతీతమైన ఒకవ్యవస్థను చేరిన దని వారి తలంపు. కాపున నది వారియందు భీతిభావమునో, విస్త్రయాకుల భావమునో, హార్ష భావమునో గల్గించినది. వారు క్ర్మీస్తువు నందు నమ్మకము గలవారైనందున వేఱు దేనిని గాని తల చక ఆది అతడే అందురు. అదే దర్శనము గాని అను భవము గాని హిందు మహమ్హవీయాదీతర మతముల యందు విశ్వాసముగలవారికి గల్టినయొడల వేఱు నామ రూపములం దాల్పును. దృష్ట మైనదిగాని ఆనుభూతమై నదిగాని, మూలమున నొక్కటిగనే యుండవచ్చును; కాని గ్రహించు మనస్సుయొక్క వేఱువేఱు వ్యవస్థను బట్టి వేఱువేఱుగ కల్పిత (రూప) మగుచున్నది. ఎవరు నమ్మకములు, మతములు, పురాణగాథలు, ఐతిహ్యాములు, వీనిం దాటి పోగలరో, వారలకే వానివా స్థవము ఇది యనుటకు సాధ్యపడును. అటువంటి వారు కొందతే,చాల

## క్రీ మాతృ పా కుండ్లు

ొందుతే. నీవు మాచిని ఇది యని ఎలుగుటకుమునుపు, మానస్కల్పనలనుండి నిముక్తుడనయి, చేశకృతము, లేక, కాలకృతము అయిన హ్వమునుండి నిన్నత్యడను కానెను.

ాధ్యాప్త కానుభవ మన∧ా తనలోనల నై: ముతో సంజర్మానం (లోదా, బాహ్బామునందు సంకార్థము, వీలన, అధ్యాత్ర వినుముమందు రెంవును ఒక్కటియో) అనుట. ఆకి యొన్నటను ఎల్ల దేశములనుందను ఎల్లజనులయందను, ఎల్ల కాలములయందును వీకరూనమైన యనుభనము. నీకు ైదె సముతో సమాగమ ముండు **నే**ని అది యొచ్చటను ఎప్పడును ఒకవిధముగ నుండును. ఆనుభనమున **కును దానిని వెలిపట**చు **రూపు**నకును ఇందుమించగ నగాధమైన పల్లమున్నందున, భేదము కలుగువున్నది. ఎప్పడును అంత్కప్రజ్ఞలో గలిగౌడీ యొక్కారూ థ్యాన్లి కానుభవము ప్రాక్షమయిన మాత్రమున, ఆగి బాహ్య ్రప్రజ్ఞకు మార్చబడి నీయొక్క విద్య మతము మనస్సు యొక్క శీలమా, వీని ననుసరించి వదైన సౌకవిధమున నిర్వచనము బొందుచున్నది. సత్య మేక మే, వా\_స్తక మేకమే; ఆది ఆవిష్కృతమగు నాకారము లనేకములు.

#### ಮ್ಯಾ **ಜ್** ವ ್ರಕ್ಷ ಕ ಹು

'''జూ క్ ఆఫ్ ఆర్ఓ' యొక్ట దర్శన మెటువంటిది?''

మనము చెప్ప దేవతల లోకమునకు సంబంధించిన సత్త్వవిశేషములతో 'జోక్ ఆఫ్ ఆర్క్' కు స్పష్టముగ సంబంధ ముండెను. (సన్యాసుల లోకమని 'కత్తోలిక్' త్రై స్థ్రులందురు, కానీ రెండును ఒకటి కాదు). ఆమె తాజూచిన సత్త్వములను ప్రధానదేవదూత లనెను. ఈ సత్త్వములు పరమనస్సునకును విజ్ఞానమున (సూప్రా మెంటల్)కును మధ్యనున్న, శ్రీ అరవిందులు చెప్పు "అధి మనస్సు" (ఓవరైండు)నకు జేరినవి. ఇది నిర్మాతల లోకము (కల్పకులప్రపంచము).

'జో౯ ఆఫ్ ఆర్క్ 'కు ఎప్పడును గనబడుచు ఆమెతో సంఖాషించుచుండిన ఇద్దఱను ఒక ఇండియను జూచినయొడల, వారు అతనికి వేఱు రూపమున గనబడు దురు. ఏలన, ఒకడు చూచునపుడు వానియొక్క మనో రూపములు బయటికి వచ్చుచున్నవి. నీవు దేనిని జూచెదు హో దానికి నీవు చూడగోరు దాని రూపము నిచ్చెదవు. క్రై స్తవులు, బౌడ్ధులు, హిందువులు, షింటోమతము వారలు అందఱు గూడియున్న యొక సమాజమునకు ఏక

కాలమున నొక ప త్రైము కనబవునోని, దానికి అత్యంత భిస్త నామములు ఇ న్యుబడును. ఆప్రత్వేమురియిక్క రూకమునుగుణించి, దీనికాలి నుక్కడి దానికాలినుక్కని అనుకు ఆందలును అభిప్రాన్ మునందు చేఱుపడుడాను; కాని, ఆది మాత్రము ఓక్కోట్ ఆని ర్భానము అండియా లోని మాను ఓకదర్శనము కలను, దానిని మాను మాత దేవి యందానం, కత్తోలిక్కులు మేరి కన్య యందురు; జపానీయులు 'క్వాన్ఫోక్' దయా దేవత యందురు, ఇతమలు ఇతరనామములతో పిలుతురు. ఓక్కోట్ శ్రీ, ఓక్కోట్ ప్రభావము; కాని, దానినుండి నానామతముల యందు నానారూపములు కల్పితము లగుచున్నవి.

ా కృకత్తియందు సాధనయొక్క లేక శిశ్రణయొక్క స్థాన మొయ్యది?" ఒకడు శరణుజొచ్చిన, సాధన నియమము లేనుండ ఉండలేడా?"

కానచ్చును. కాని, సాధనకును లేక అభివృద్ధి విధానమునకును, ధృడేచ్ఛతో గూడిన కర్మకును భేదము కలదు. సాధన పేఱు; నేను చెప్పనది దృషసంకర్భితమున కర్మ. నీవు ప్రస్తిశేసినమొడల పయత్నమును వదల

## మూ డవ్క్రణము

వైలెమ; అనగా, దృధనంకల్పిత కర్శనుగాడ వదలవలె నని కాదు. మైటీ ఈశ్వ రేచ్చకు నీయిచ్ఛ నిచ్చుకొనుట వలన సాకు త్రారమును త్వరపఱచవచ్చును. అదియు గాడ ప్రప్రత్రియొక్క రూపాంతరము. నీయందు అపేతుత మేమనగా, నీవు శిలవలె నగు నిష్క్రియ ప్రపత్రి గాదు; మటీ, ఈశ్వ రేచ్ఛావళమున నీ యిచ్ఛ నుంచవలెను.

" ఈశ్వరునితో నైక్యానుభవము ప్రాప్తమగుటకు మునుపు ఇది యొట్లు సాధ్యము ?"

నీకు ఇచ్ఛాబల మొకటి యున్నది. నీవు దానిని దేవున కర్పించవచ్చును. రాత్రులయందు (నిద్రయందు) జాగరణ ముండవలె నను నుదాహరణముం దీనికొనుము. నీ మనో భావము నిష్క్రియ ప్రప్రత్తిగా నున్నయొడల "నాకు ఎఱుకయుండవలెనని ఈశ్వ రేచ్ఛయుండినచో నాళ్లు కాగలదు" అని చెప్పుడువు. కాని, నీయిచ్ఛను దైవమున కర్పింతు పేని నీవు దృఢముగ నిచ్ఛనించి "రాత్రులయందు ఎఱుకతో నుండగలను" అని చెప్పు దువు. అది అట్లు కావలెనని నీకొక దృఢసంకల్పమున్నది,

కాపున నలసుడై సామృండి కాసుకొనియుండవు. " నాయిచ్చను వైదమన కిచ్చకొనెదను; రాత్రులయందు ఎలుక యుండా లేనని తీచ్చుగా నేను కోరెడను, కాని దానిని సాధించుటను నాను జ్ఞాములేదు, ్రైవేచ్చ నాకొటకు దానిని సాధి చనిమ్లు" ఆను నీదృష్టి మందే క్ర్మాత్రమంగాము జెలుగామను. నీయిచ్ఛ స్థినముగ ఎక్కాసా ్ముట్యాస్ నుండిన లేను : ఒక్కియావి కేషమును నరిందురిత్*గా గాక*, ఒకవిషయమును అర్థించురిత్*గా* గాక్, సాధనీయమైన లడ్యిముపై నే కాగ్రమైన తీవ్రే చాఫ రూపమున (నీసంకల్పబలము పనిచేయవలెను). ఇదియే మొందటి మెట్టు. నీవు జాగరూకుడవై యుండిన, నీవు తీవ్రముగ గమనించిన, కర్హ్యమును గుతించి యాంచేశ విశేషరూపమున నేదైన నిస్సంశయముగ సీసు ్రాహ్య మగును. దానిని జేయుటళు తెక్ట్లామున నీపు ప్రవ్యాంచ వలామును. 'శకణు' జొచ్చుట యనగా, నీ క్రియకు ఫలము వీదిగనున్నను, సీ వెదురుచూచుట కన్నముగ నున్నను, దానిని నీ ఎంగీకరించవలయును. అట్లు కాక, నీ ళరణము నిష్క్రియమగు నేని, నీ వేమియు జేయవు,

## ಮುಂದ್ ಸ್ಪಕ್ರ ಕರಣ ಮು

చేయలూనవు; ఊరక నిదురపోదువు. అద్భుత మేడైన ఘటించవచ్చునని కాచుకొనియుందువు.

సీపుకల్పము కాని యచ్ఛ కాని, ఈశ్వ రేచ్ఛాను సారముగ నున్నదా, అని యొటుగుటకు, నీకు ఉత్తరము (జబాబు) కలదా లేదా యనియు, నీకు ఆదరువు కనబడు చున్నదా, ప్రతిరోధము కనబడుచున్నదా యనియు నీవు గమనించి చూడవలయును; మనకి ప్రాణ శరీరములచేత గాదు, అంతరమున హృదయమున ఎల్లప్పడునుండు అని ర్వచనీయమైన (దైనసన్నిధి) దాని చేత (గమనించి చూడ వలెను).

''ధ్యానమునైకై ఉత్తరో త్రర్మయత్నము ఆవశ్యము కాదా?' ఎంత యొక్కువకాలము ధ్యానము జరుగునో ఆంత యొక్కువ యభి వృద్ధి కల్గుననుట నిజము కాదా?''

థ్యానమున గడుపు గంటలసంఖ్య ఆధ్యాత్త్మికాభి ఎంద్రం ప్రమాణము కాదు. థ్యానమునకై ప్రయత్న మావశ్యకము కాకుండుటయే అభివృద్ధికి నిరూపణము; మఱియు నప్పడు ధ్యానమును నిలుపుటకే ప్రయత్నము కావలసియుండును; థ్యానమును నిలుపుట కష్టసాధ్య

### 3 30 A) 37 NG W

మగును, దై కచింత లేకుండుట కిష్టసాధ్యమగును, సాథా రణ్య జ్ఞకు దిగుట కిష్టసాధ్యమగును. ఎక్పడు దై నము పై నేకాగ్రత నీజీవితమున కావశ్యక మగునో, ఎఫ్రడు అది లేకుండ నీ వుండుటను సాధ్యకడినో, ఎఫ్రడు ప్రాత్యకలు సాయం కాలమునఱకు నీ పె కనిలో నున్నను అది స్వాఖావికముగ నివంతాముగ నుండునో, అప్రదే నీమాభివృద్ధి నిశ్చితము; నీవు నిజమైన యభివృద్ధిని గాంచితేవి. నీవు థ్యానమున గూర్పున్నను ఎక్కడినైన వెల్లి యేదై నకని జేసినను, నీకు ముఖ్యముగ గావలసినది ప్రజ్ఞ. అది ఒక్కటియే యావశ్యకము— దై వమున అనవరత మె<u>టింగి యుండుట</u>.

" ధ్యానమున నూర్పుండుట ఆనివార్స్మైన సాధన కారా ? ఆది డైపముతో నధికముగ నగాధమును ఏకా గ్రమును ఆయిన విశ్వము నియ్యాదా ?"

అట్లు కానచ్చును. మనము కోరునది సాధన యని యే (సాధనకొఱకే సాధనయని) కాదు. మనకు కావలసిన దేమనగా, మనము చేయు నన్నింటియందు నెల్లక్పడును నకలకార్యములయందును, ఒక్కొక్క ప్రవృత్తియందును

#### **ಮು**ಂಚ್ ಸ್ಪಕ್ರಣ ಮು

డెవము నం దేశా గ్రత బొంది యుండుట. ఇచ్చట కొంద అన్నారు, వారికి థ్యానము చేయుడని చెప్పియున్నా ముక్క మఱికొందఱకు ఏథ్యానమును జేయవలెనని చెప్పియుండ లేదు. శాని, వీరు అభివృద్ధి శాలేదని తలంచేశూడదు. వారుకూడ సాధన జేనెదరు, శాని అది చేఱుప్ర శారము. కర్త చేయుట, భ\_క్తిలో నాచరించుట, ఒక యంతర్ని వేద నము, ఇదికూడ ఒక ఆథాంల్త్మి కసాధనయే. కడపటి లత్య్య మేమనగా డెవముతొ నిరంతర మేకీభవించియుండుటయే, థ్యానమునందు మాత్రము కాదు, సకల సందర్భముల యందును, క్రియాపరమైన సకల జీవితమందును.

కొండులున్నారు, వారు థ్యానమున కూర్పుండి యున్నప్పడు ఒకదళను బొందుచున్నారు, అది సొగసు గను ఆనందకరముగను ఉన్నట్లు ఎంచెదరు. అందు తృ ప్రై జెంది సుఖాసీనులై జగత్తును మఱచెదరు; కానీ వారల కేదైన స్వల్పబాధ కలుగునేని, ఆస్థితిని వదలి వచ్చి క్రోధ మోళముల పాల్పడుదురు. ఏలన వారి థ్యానమునకు అంత రాయము కలిగినది. ఇది యాథ్యాత్తికమయిన ఆభి వృద్ధికి గాని సాధననుగాని లక్షణము కాదు. కొందలు

### క్రీ మా శృవా మండ్రాలు

గలరు; ధ్యానమున దైవమునకు తీర్పనలనిన అప్పు అని వా ననుకొన్నట్లు ప్రవ్యాంతురు, కంకముదును. వారము నను ఒకమారు ఆలయమునను హెల్లి దానిలోనే దైనమున కియ్యవలనిన యక్పను దీర్పునట్లు అనుకొను ( కైస్తాన) జనులనంటివారు.

ధ్యాకమునకు బోన యత్నము నీసు అగళ్ళెస్తే నచ్ నథ్యాత్త జీననమును సహిపు సామస్థ్యమునకు ఇం కను చాలదూ నమున నున్నావు. ధ్యానమునుండి బయ టికి నచ్చుటకు ప్రయత్న మవశ్యనుగు నేని, నీవు అధ్యా త్రజీవితమం దున్నా ననుటను నీధ్యానము నీజముగ నొక నూచన యగును.

హాఠయోగ రాజయోగాది సాధన లుస్నవి, బకడు వాని నమష్టించియు నథ్యాత్ర జీవితముతో సంబం ధము లేకుండ నుండకచ్చును. ప్రాస్విము (హాఠ యోగ గము) ప్రాయికముగ శరీరవళము నిచ్చును, పరము (రాజయోగము) మనోనిగ్రహమును. కాని అథ్యాత్ర్మ జీవితముం బ్రవేశించుట యనగా సముద్రమునందు దుముకి మునుగుటవలే దైవమునందు మునుగుట. మఱియు

#### **ಮುಞ ಚ** ವೃಶ್ರಕ ರಣ ಮು

నది ప్రారంభ మే కాని అంతముగాడు. వీలన నీవు ముని గీన తరువాత దైవమునం దే వసించుటకు నేర్చుకొనవల యును. దాని నెట్లు చేయుట? "ఎచ్చట పడుడునో వ మగునో నాకు?" అని యేచింతయు లేక తిన్న గ లో పలికి దుముకవలెను. మనస్సుయొక్క వితర్కవూర్వమైన చింతయే నిన్ను అడ్డగించుచున్నది. కేవలము నిన్ను నీవే పోనియ్యవలయును. సముద్ర మున మునుగుటకు గోరుచు "హా, ఇచ్చట ఒక తాయి యుండును, అచ్చట యొకటి యుండును" అని యూరక చింతించుచుందు వేని నీవు మునగాలేవు.

''కాని నీవు సమ్కుడ్రముం జూచెదవు. అందువలన తిన్నగ వెళ్లి ఆందు దుముకవచ్చును. ఆధ్యాత్త్మజీవితమందు ఎట్లు మునుగుట?''

నిజమే, ఎట్లు సముద్రమున దుముకుటకుమునుళ్ళు దానింజూచి దానింగుతోంచి నీ కేదైన తెలిసియుండవ లెనో యట్లు దైనవా స్థనమునుగుతోంచి యీపన్నాత్ర మైన నీకు దెలిసియుండవ లెను. చెత్య ప్రజ్ఞ మేలుకొనుట యే సాధా రణముగ ఆ ఈపన్నాత్రదృష్టి. కాని యేదైన నొక సామౌ గ్రాము నీకు ఉండవ లెను. అగాధమైన చెత్యమందు

ాంచిక్కునాలు, ఎక్కునవడగ మండించికయనను, దృహ 5. \ 2.22/350 H & S 5000 ఢము (ట్నాము) వైదముతో వీ **కుండవలను. వైద** సాస్క్ కృష్ణాల సి లో పల సైనను నిన్ను జుట్టిమైనను, డృడ ము. గా సుంతేగియుండవలెను. **దైవలోకపు ఉచ్చ**్వసితము నిప్ను స్పృశించి యుండవలెను. విపత్తముననున్న సాధా రణ లొకిక**ళ్విల్లను పీడాకరమైన** వాతానరణముగ నీకు ఆముభవైమి యుండవలెను. దానినుండి తప్పించులొను ్రప్ప**యత్నమునకు ఆ**ది నిన్నా: కర్షించవలయాను. ఆది నీ **కుండు నేని,** నీ విక దైవసత్యమును ని ్మేషకుంగ శరణు **జొచ్పి దాని**యందు మాత్రమే తత్సాహాయ్యగ్రశ్రణల యందే జీవించవలయును. నీ సాధారణజీవితమందు సీ యాధార (మనిప్రాణశరీరముల) పు గొన్ని భాగముల యందో, ఆంశికముగనో (అభూర్ణముగనో) కొన్ని పేళల లోనో, కొన్ని సందర్భములలోనో చేనిని జేసియుందు హే, దానినే తుట్టతుడకు సంపూర్ణముగ జేయవలెను. ఇదియే నీవు ఆదరించవలసిన మజ్జనము. ఇట్లు చేయకపోయిన, సంవత్సరములు యోగమభ్యసించినను నిజమైన య ధ్యాత్త్మ

## **ಮು**ಂಚ ವ**ಪ್ರ**ಕರಣಮು

జీవనముంగుతోంచి యేదియు నీకు దెలియకుండును. సమగ్ర మైన సంపూర్ణమైన మజ్జనముం ైగె కొనుము, బాహ్యా వ్యాకులతనుంచి విడుదలబొందుదువు, అధ్యాత్త్మ జీవితపు యథార్థానుభవము నీకు ప్రాప్తమగును.

# నాల్గవప్రకరణము

"యోగమునం సిళ్ళిప్రి కొంపపలిసేని మనయండున్న నర్వ మును మనము చేయం నర్వమును ఎంది న్యల్నమైనను డైనమున కర్పణ కేయపల:ము ననుచున్నా కే, దీని వార్తవమైన భావ మేమి ?"

## ಸ್ ಲೃ ಏ ಪ್ರ ಕ ರ ಣ ಮು

ముంచుకొని, నీ జీవితమందు సవి\_స్తనముగ (ప్రతిలేశి మందును) దాని నాచరించకలయును. ఒకొడ్క్ మెట్టు నను దైవముం జేరిన వాడను నేనని నీకనుభన ముండనలెను. నీవు దేనిం జింతించినను జేసినను దైవ ్ర్లక్లు యే నీమూలముస్జ్ జెయుచున్న దను ఆస్టాభ్వము సంతిత్తెము ని కుండవలయును. నాది అని యనుకొనుటకు నీ కిక నేదియు లేదు. అంతయు దైవమునుండి వచ్చు చున్న దని యనుభవించెదన్న; కావున దానినంత్య మరల తన్నూలమునకే యెంక్స్మనించవలెను. ఎక్పుడు దాని నట్లు ఎలుగ గల్గుడువో, అప్పడు నీవు ఎన్కువగ లడ్య్య పెట్టక, గమనించకుండు సత్యల్పవిషయము కూడ నల్ప ముగ దోచక అక్టము గలదిగా నగును. అక్టపూరితమై యావల విశాలమైన దిగంతముం(జూపును) దెరచును.

ఇట్లు సామాన్యముగ (మొత్తముగ) జేయు నర్ప ణను వి స్తునమున (ప్రతిలేశమందును) ఒక్కొక్క యర్పణ యందును నడపవలెను. నిరంతరము ఈశ్వరసాన్ని ధ్యమందు శసించుము; ఈ సాన్ని ధ్యమే నిమ్మ కదలించుచు నీవు చేయుదానినంతను జెయుచునున్న దను భావముతో జీవిం

చుము. నీ సకల్ప్రవృత్తులను దాని కప్పగించుము, ఒక్కా క్లమానస్క్రియను, తెలంపును, సంవేదనమును మాత్ర ము కాదు, భోజనాదులవంటి సాధారణమైన యత్యంత బాహ్యాక్రియలనుగూడ; నీవు భోజనము జేయుగభుపు <u>వైవము నామూలమున భుజించుచున్న దని నీసు సంవేదిన</u> ముండవలేను. ఎప్పడు -ఈ విధమున నీ సకల వ్యాసార ములను ఆ వీకజీవితమందు చేర్చి కూర్తున్నా, అక్పుపు నీ యందు, విభ క్రాంశముల స్థానమందు, (అవిభ క్రమగు) వీశత్వము సిద్ధించును. తర్వాత సీ స్వభావమునిందా ఒక భాగము దైవమున కియ్యబడి, యిత్రభాగములు సాధా రణరీతుల సాథారణ విషయములందు మగ్నములై యుం డవు; నీ జీవితము పూర్ణముగ దీసికొనబడి, ఒకసమగ్ర మైన పరివ ర్తన (మార్పు) నీయందు క్రమక్రమముగ సిద్ధించును. ఈ పూర్ణ యోగమందు, జీవితము సమ్మస్థ మును, వ్య్లాస్ట్రముగ అల్పలేమమైన లనముళూడ, మార్పు కొండవలెను, దివ్వమయము కావలెను. ఇచ్చట ఆర్థహీన ముగనో, తటస్థముగనో వీదియు లేదు. "నేను ఛ్యాన ము జేయునప్పడు, త త్ర్వేళ్ళ్నముం జదువునప్పడు, లేక,

# నా∾ల్వ**్** శరణము

ఈ సంభాషణల నాలకించునప్పడు జ్యోతికేసి తిరిగే తదా హ్వానమున కున్నీలితుడనై యుండు దళలో నుండగలను, బయట వెళ్లి తిరుగుటకో మి.త్రములం జూచుటకో పోవు నప్పుడు దీని నంతయు మఱచిపోనగును" అని నీవు చెప్ప ాడు. అటువంటి మనో భావముతోనే నీవు యుందు వేసి, ఎప్పడును మార్పుజెందక, నిజమైన ఐక్యముం బొందక నిలిచిపోదువు; ఎప్పడును విభక్తుడవుగానే యుందువు. ఎక్కువగానైన, ఈమహ త్తర జీవితమును గుఱించి నీక్కు దృష్టి లేశములు మాత్రమే గలుగవచ్చును. ఏలన, ధ్యాన మునందో యంతక్క్రజ్ఞయందో కొన్ని యనుభవములు గాని సామాత్కారములుగాని నీకు రావచ్చును; కాని నీ దేహమును బౌహ్యజీవితమును (యథాపూర్వముగ) మాన్పు జెందక యేయుండును. దేహమును గాని బాహ్య **ಜಿವಿತಮುನುಗಾನಿ ಗಮನಿಂ**ದನುಂಡಡಿ ಯುಳಯಂತ್ಕೆಪ್ರಕಾನ మున కౌక్కువ ప్రయోజనము లేదు, ఏలన నది లోక మును, ఉన్నది యున్న ట్లే, విడిచి పెట్టును. ఇదియే ఇంత వరకు ఎప్పడును జరిగియున్నది. మహా\_త్తరము బలవ\_త్త రము నగు సిద్దిం గాంచినవారు కూడ అంతఃశాంతియందు

## **் காது எக்டு** ல

నిళ్ళలతయందు నిర్బాధమై యుండుటొఱకు జగత్తు నుండి నివృత్తులయిరి; జగత్తు తన పద్ధత్రిప్ర కారము పో నీయబడినది. మృత్యువు దుణము మాధ్యము ఆజ్ఞానము, ఇవి భౌతికక చ్యాయండు (ఈలోకమండు) ఆబాధితమ్మాగై **యేలుదు వచ్చినవి ఇట్లు లో** కము**నుండి** ములువారలను ఈ ట్ భ మునుండి తప్పించుకొనుటీయు, ఈ కష్టమునుండి పరారగుటయు స్థానాంతరమున (మఱీయొచ్చటనైన) సుఖ స్థితింగాంచుటయు, సంతోషకర మై యుండనచ్చును; కాని వా రీ జగత్తును జీవితమును దిద్దకుండ మార్చకుండ విడి చెదరు; మఱీయు వారి బొహ్యాప్రజ్ఞనుగూడ నూర్పు కౌందించక, శరీరమునకు ఉద్దారణలేకుండ యథాపూర్వ ముగ నుంచి వదలివేసిదరు. వారు మనల భౌతికలోకము నకు (ఈ ప్రపంచమునకు) నచ్చునప్పడు సామాన్యజనుల కంటె నింకను తక్కువవారై యుండుటకు సంభవమున్నది. వీలన, భౌతికవిషయముల్మై వారు తమనశ్**మును బో** గొట్టుకొనిరి. లౌకిక జీవితమందు వారి వ్యవహారము తర్ప్రవృత్తులయందు ఆవిసీతమై ఆవశమై చరించుచు నుండెడి ప్రతిశ క్రియోక్ల యధి కారమునకు లోబడి పో నగును.

## నాల్ల ఇక్రణము

ఈ విధమైన లక్ష్యము ఎవరికి గావలెనో, వారికి అది మంచిది కానచ్చును, కాని అది మన యోగము కాదు. వీలన మనకు కావలసినది దివ్యమైన జగజ్జయము, జగత్ప్రవృత్తుల నన్నింటిని జయించి దైవము నిచ్చటనే సాక్షాత్కరించుట. అయిన, నిచ్చట దైవముయొక్క శాసనముం గోరుదుమేని, మన మేదియై యున్నా మో మనయం దేది కలదో మన మిచ్చట దేనిం జేసౌదమో దాని నన్నింటిని దైవమున కొసగవలెను. చేనినైన న ప్రధాననునియా బాహ్యజీవితమునకును దాని కవ శ్యములైన సాధనములకును దివ్యజీవితమండు భాగము లేదని యాం తలంచగూడదు. ఆట్లు తలంతు మేని, ఇంతవఱ కెచ్చట నుంటిమో యచ్చటనే నిలువవలసినదే, వెలుపలి జగత్తు జితము కానేరదు; స్థిరముగ నుండున దేదియు సాధితము కాదు.

'' చాల వృద్ధి జెందినవారు తిరిగి యా క శ్యుకు (భూమికి) వశ్చాదరా ?''

వచ్చెదరు. ఈ కట్య్ ను మార్చవలెనని యిచ్ఛ (దృఢసంకల్పము) వారికుండు నేని, అప్పడు ఎంతయొక్కు వగా ఆరూధులో అంత నిశ్చితముగా మరల వచ్చుడురు. వారు, మటియు పాటిపోవలెనను నిచ్ఛగలవారుకూడ ఆప్రక్లకు నెళ్లునప్పడు తమ పలాయన మంతగా నప్పటి కిని ఉపయోగకరము కాలేదని గనుకొనవచ్చును.

" అనేకులకు తాము ఆ ప్రక్త వెళ్లి తిరిగి యిచ్చట పచ్చితి మని జ్ఞాపక ముండునా?"

ప్రజ్ఞయం దొక యవస్థాని శేషముం జెందునవుడు స్త్రీరణ యున్నది. ఈదళను ఆంశికముగ స్వల్పకాలము కొంత స్పృశించుట (బొత్తిగ కాదు) అంతకష్టము కాదు; ధ్యానమునందో, స్వప్నమునందో, దర్శనమునందో, ఈ జీవితమును ముసుపు నడిపినట్లును ఈ యుపలబ్ధీ యుండి యున్నట్లును, ఈ సత్యము తెలిసియుండినట్లును ఒకనికి సంవేదనమో సంస్కారమో కలుగవచ్చును. కాని అది పరిపూర్ణమైన ఉపలబ్ధీ కాదు. అది ప్రాప్తమగుటకు, మనలో నున్న శాశ్వతప్రజ్ఞను బొందియుండవలెను, అది సంతత ఫ్లాయి, మనయొక్క భూతభవిష్యద్వ ర్తమానస్థితులను జేర్చి పట్టుకొనియున్నది

## ಸಾ ಲ್ಲ ವ ಪ್ರ ಕ ರ ಣ ಮು

"మనము మనో వృత్తులయందుగాని బుద్ధివ్యాపారములయందు గాని ఏకా గ్రామగ నున్న పృడు కొన్ని సమయములయందు దైవమును మఱచిపోడుము. లేక, దైవసంబంధమునే (స్పర్శనే) పోగొట్టు కొండుము. ఇది ఎందులకు!"

సంబంధము తప్పిపోవుటకు కారణ మేమనగా, సీ ప్రజ్ఞ యింకను విళ్ళక్షమై యున్నది. నీమనస్సునం దింకను దెవము నెలకొని యుండ లేదు. నీవు దివ్యజీవిత మునకై సంపూర్ణ ముగ నివేదితుడవు కాలేదు. అట్లు కానియెడల, నీ వెంతమట్టుకైనను అటువంటి విషయ ములయం దేకాగుడవై యుండదగును,అయినను దెవము చేత నుపకృతుడను ఆదృతుడను అను బుద్ది నీ నుండును.

కలప్రవృత్తులందును, బుద్ధివిషయములందు కాని క్రాయావిషయములందు కాని, "జ్ఞాపక ముంచుకొని యర్పించుము" అనునది యాదర్శవాక్యముగ నీ కుండ నలయును. నీవు దేనింజేసినను అది దైవమున కర్పణ ముగ నుండనిమ్లు. ఇది నీకు ప్రశ్నప్తమన యొకసాధన నియమముగ నుండును. నిప్ప్రదాజన మూఢకృత్య ముల జేయనీయకుండ ని న్నది నివారించును.

#### శ్రీ మాతృవాక్కులు

" తఱుచుగ నొక కార్యము నారంభించునపుడు ఇట్లు చేయ దగును. కాని యొకడు కర్తయందు మగ్నుడు కాగా విష్ణరించును. ప్రగా యొట్లు సాధ్యమగును ?"

దైవము లేకుండ ఏకర్పను జేయుట యసాధ్య మను నొక్కప్రజ్ఞ యే మనకు లత్య్యముగ నుండవలసిన దళ్ళ (జ్ఞానస్థితి) యోగముయొక్క నిజమైన నిప్పుత్తి; అదియే అంతమున సిద్ధి, ప్రాప్తి; తక్కిన దంతయు దానికై తయారుచేయును; ఏలన, అట్టిస్థితిలో నీవు దైవము వినా ఉండుదు వేని, నీకర్తకు మూలమే ఉండకపోవుచున్నది; జ్ఞానము, శ \_క్డ్, సర్వము గతించినదగును. కాని ఉపయో గించు శ్రక్తులన్నియు నీకు సొంతమైనవని నీవు తలంచు వఱకు, దైవముయొక్క యాదరము లే దను జ్ఞానము కూడ సీకుండదు. నీవు యోగము నారంభించునప్పడు అడుగడుగునకు వైవమును మఱచిపోవచ్చును. అయి నను, నిరంతర త్రీవ్రేచ్ఛచేత నీస్పృత్తి వృద్ధిజెంది విస్తృతి తగ్గును. కాని, దేనినైనను కఠిననియమముగనో, కర్తవ్య కర్తయనియోం చేయరాడు; సంతుష్టిప్రేమల ప్రవృత్తిగ నది యుండవలెను. పిదప ఒకస్థితి(దశ్)వచ్చును. అప్పడు

## ಸಾ ಲ್ಲ ವ ಕ್ರ ಕ ರ ಣ ಮುಂ

నీవు ప్రతిశ్వణమును దేనిం జేయుచుండినను దైవసన్నిధి ననుభవించక పోయినయొడల తత్త్మణమున నేకాకివి గానై దుఃఖతుడ వగుదువు.

దైవసాన్నిధ్యముం గమనించక యే (ఎఱుగక యే) నీవాక పనిజేసి సంతుష్టుడవై యుండగలవని నీకు ఎప్పు డైన గనబడినచో, నీ (సత్త్రయందు ఆ భాగము ఇంకను డై వమునకు ని పేదితము కాలే దని నీవు తెలిసికొనవల యును. ైదెవము అవశ్యమని వేదనమే లేని సాధారణ మానుష్యకముయొక్క పద్ధతి యడ్డి. కాని దివ్యజీవితము న్ స్వేషించు వానికి పద్ధతి పేటు. ఎప్పుడు నీకు దైవముతో పూర్ణముగ నైక్యాపలబ్ది కలుగున్, ఆప్పుడు, దైవము ఒక ఈ ణము నిస్స్టు విడిచి మరల్ నయొడల నీవాట్లే మృతుడవై పడెదవు; ఏలన దైనము ఇప్పడు నీప్రాణమునకు ప్రాణము "ప్రాణస్య ప్రాణకి". నీయొక్క సకలసత్త ఆద్వితీయమైన చరిళూర్ల మైన నీయొక్క యాదరము. దైవ మచ్చట లేక పోయిన నేదియు మిగిలియుండదు.

'' యోగముయొక్క యారంభదశలలో సాధకుడు సాధారణ (లౌకిక)మైన పుస్తకముల జదువవచ్చునా ?''

## శ్రీ మా శృ వా కుండ్రాలు

నీవు పావన్గ్రంథముల జదువవచ్చును, అయినను దైవమునకు చాలదూరమున నుండవచ్చును. అత్యంత హాధ్యమయ్గ్రంథములం జదువుచు దైవసంపర్కము నుంచుకొనవచ్చును.మార్పుయొక్కరుచి నీకు దెలియుటకు మునుపు మార్పుజెందిన ప్రజ్ఞను గుటించియు, తద్వా పారములం గుఱించియు నొకభావ మేర్పడుట యసా ధ్యము. దైవముతో నైక్యము ప్రాక్షమయిన ప్రజ్ఞ యం దౌకపద్ధతి కలదు; అందు నీవు గమనించున దంతయును రసించునాట్లే చదువునదంతయును రసించవచ్చును, నిస్సార గ్రంథములనుగూడ రుచికరముకాని వస్తువులను గూడ. గుణముగల గానమును వినచచ్చును, ఎటువంటి గాన మును వినిన నొకడు బాతీపోవుట కిచ్చగించునో, ఆట్టిదానిం గూడ. దానిని రసించవచ్చును, దానిబా**హ్య**రూప్పకై కాదు, దానివెనుక యోదియున్నదో దానికై. సాధ్వసాధు గీతముల భేదజ్ఞానమే నాశమగుచున్న దని కాదు; వానిలో దేనిమూలమున నైనను ఆవి యావిష్కరించుదానిం బ్ర వేశింతువు; వీలన దైవమునందు ఆధారము లేనిదై పరమైన వా స్థవములేనిదై జగత్తునం దేదియు నుండ

## నా లైవ **ప** కరణము

లేదు. బయటగనబడు స్థూలమును, ధర్త్యమును, రమ జీయమును అగు రూపముతో నాగిపోక ఆవలపోయి వైతన్యముతో పదార్థములందు దివ్యాత్ర్మతో సంపర్క మొందుదువేని,కుంద్రముగను పీడాకరముగను విసంపాది గను మాత్ర మే ఏది సాధారణబుద్ధిని బాధించుచున్న దో దానిమూలముననే సౌందర్యమును ఆనందమును బొంద గలవు.

" ఒక ని జీవితమందు జరిగినదంతయు న్యాయ్యము ఆనుటకు జరిగినదంతయు జరుగవలసిన దే యని ఆనవచ్చునా ?"

జరిగినది జరుగవలసిన దనుట స్పష్ట్ మే; ఆట్లు ఉద్ది ప్రము కౌకయుండనిచో జరిగియుండదు. మనము చేసిన పొరపాటులు, మనకుళచ్చిన దుద్దళలునుగూడ సంభవించి నందులకు కారణ మేమన, వానీకి ఆవశ్యకత యుండెను, మనజీవితములకు (వానివలన) ఏదో ప్రయోజన ముండెను. నిజముగ ఈ విషయములను మనస్సు చేత (మానవ బుద్ధికి తగినట్లు) వ్యాఖ్యానము జేయ నలవి కాదు, చేయను దగదు. ఏలన, సంభవించినదంతయు నవశ్యమయ్యో, మన మనస్సు అనుకొను చేహతువుంబట్టి కౌదు, మటి మనస్సు

#### శ్రీ మాతృవాకుడ్లు

దేనిని కల్పించుకొనుచున్నదో దాని కతీతమై యొకదానికి దీసికొనుపోవుటకుగాను. అయినను, వ్యాఖ్యానము చేయ వలసిన యవసర మేమున్నది? ప్రతిశ్రణమును ప్రతి యొక్కచానిని సర్వజగత్తును వివరణజేయుచు నున్నది. సమ స్థజగత్తుయొక్క స్వభావమునందుండు రీతింబట్టియే ఒక్కొ కవిషయము సంఘటించుచున్నది. అనగా అలంఘ్య మైన ప్రకృతియొక్క నియతిని మనము గృడ్డితనముతో నొప్పుకొనుటకు బద్ధులమని యర్థము కాదు. అతీతమును భూతార్థముగ నొప్పకొని దానియందున్న యావశ్య కతను నీవు మాడవచ్చును; ఆయినను ఆది (ఆతీతము) నీకిచ్చిన యనుభవమును వర్త్రమాన భవిష్యత్త్రులను నిర్ణ యించి నడుపుటకు కావలసినశ \_క్తిని జ్ఞానపూర్వకముగ సంపాదించుకొనుట కుపయోగించుకొనవచ్చును.

'' ఒక సంభవముయొక్క కాలముకూడ దైవముయొక్క విషయవిధానమందు ఫూర్వమే నిర్ణీ తమై యున్నదా ?''

అంతయు వీ కత్య్యలో నుంచి చూచెదమో దానిని అనుసరించి యున్నది. దైవచైతన్యవుకత్య్య్ యొకటి యున్నది, అందు సర్వమును పూర్ణముగ విదితము. విష

# ಸ್ ಲೃ ಶ**್ರ** ಕ್ ರಣ ಮು

యముల సకలఘటనయు పూర్వ మే వీటితమైనది, పూర్వ మే నిర్ణీ తమయినది. అటునంటిదర్శనము విజ్ఞాన మయ కడ్యుయొక్క యున్నతతన ప్రదేశములయందు కలదు. ఆది పరమపురుషుని స్వీయదృష్టి. కాని నునకా ప్రజ్ఞ లేనప్పడు, ఆప్రాంతమునకే యు క్రమైనవియు, న్యవ హారమందు సార్థకమైన మనదృష్టిపద్ధతికి సంబంధించనివి యు, నైన యాభాషలలో భాషించుట వ్యక్తము. వీలన, ్రక్రిందటికత్యుళ్ళ ప్రజ్ఞయందు వన్రియు నిర్ణీతమై సిద్ధము కా లేదు, అంతయు సాధింపబడు కద్దతియం దే యున్నది. ఇచ్చట సిద్ధములైన భూతార్థములు ఏవియు లేవు. సాధ్య ము లెవ్వియో వానివ్యాపారమే యున్నది. సాధ్యముల సంఘర్ష ణలవలన నేది ఘటించవలెనో ఆదియే నిష్పన్న మగుచున్నది. ఈకత్య్యభూకత్య్స్)యందు మసము వరించి (దేనినైనను) తీసికొనవచ్చును. సాధ్యమైన నొకదానిని నిషేధించి, మఱియొకదానిని స్వీకరించ నగును. ఒకమా ర్లము ననుసరించి, మఱియొకటినుండి నివ్రించనగును. ఇప్పడు నిజముగ జరుగునదంతయు పూర్వమే పైకత్య యందు చూడబడి నిర్ణీతమయి యున్నను వీనినంత మనము చేయవచ్చును.

#### శ్రీ మా కృ వా క్కు లు

పర చేతనకు సర్వమును ముందఱనే తెలియును. వీలన, ఆమెయొక్క నిత్యత్వమునందు సన్వము నచ్చట సిద్ధమై(ఉపలబ్ధమై) యున్న ది. కానీ,స్వలీలార్థమై,తనపరమ స్వరూపమునందు పూర్వమే యాదిష్టమైనున దానిని భౌతిక కత్య్య్యందు వ్యవహారమున నిర్వర్ధించుట్కై, ఆమె కథ నంతను ఎఱుగనిదానివలె భూలోకమున నిచ్చట చరించు చున్నది; క్రొత్తగ నింతవరకు తాసు పరీతుంచనినూలును నేయుచున్నట్లు ఆమె ఆచరించుచున్నది. పర్ప్రజ్ఞయందు గల తనభావిజ్ఞానమును వ్యవహారమునందు విస్తరించు టయే (విస్తృత్యా భాసము) పురుపువ్య క్రికి క్రియాపర నిచ్చుచున్నది. ఇవియే వానియొడనున్న ఆచరణార్థకము లైన యుపకరణములు, ఉపాయములు. ఈసాధనము (యం త్రమువంటి యుపకరణము) ద్వారమున స్థానాంతర మున మును పే దృష్టములై ఘటితములైన ప్రవృత్తులును ఫలములును యిచ్చట నిష్పన్నము లగుచున్నవి.

ఒక నటునీ దృష్టాంతము నుదాహరించిన, నది బో**ధ్**పకారక మగును. నటునకు తాను నటించవలసిన

#### ကာဗ္ဂဆ ညာ ေတြ ေဆးသ

నాటకఖాగమంతయు తెలియును. రంగమున సంభవము యథ్ క్ల ఫూర్వ్ త్రరసంబంధముతో వానికి నిదితము. కాని వాడు రంగమున కేగునప్పడు దేనిని నెఱుగని వానివలె గనబడవలెను; పీని నన్నింటిని మొదటిసారి యనుభవించువానివలెను, యాదృచ్ఛిక సంభవముల తోను తటాలున ఘటిల్లునవన్నింటితోను గూడిన బొత్తిగ నొక గ్రొత్రప్రపంచము తన కంటిముందఱ వ్యక్తమగు చున్నట్లును తాను అనుభవించి నటించవలెను.

'' ఆట్లయిన వాస్తవమైన స్వాతంత్ర్యము లేదా?' సర్వము, మన స్వేచ్ఛకూడ, భూర్వమే నిర్ణీతమా, విధిపరత్వమేనా (విధి వాదము) పరమరహస్యము?''

స్వాతంత్ర్యము, విధి–(ఫురుషకారము, దైవము లేక విధియనుట మనవారిసంప్రదాయము) ఈ రెండును చేతనయందు వేఱువేఱు ప్రస్థములయందలి సత్యములు. అజ్ఞానముచేత మనస్సు రెంటిని సమతలమందు ఒకదానికి విరుద్ధముగ మఱీయొకదానిం బెట్టుచున్నది. చేతన లేక చైతన్య మనునది యేకరూపమైన సత్యముకాడు, అది (బహురూపము) సంకులము. అది యోక సమతలమైన

#### 🐧 మా తృ వా క్కు లు

భూమి కాదు, బహానముఖవిస్వారము గలది. అత్యున్నత శిఖరమునందు పరవస్తువు (పరమపురుషును) ఉన్నది; ఆతి నీచమైనలోతున జడము (భౌతిక వస్తువు) ఉన్నది. దిగువ ఈలోతుకును పై నున్నతశిఖరమునకును మధ్య చేతన యందు అంతము లేని కట్యలపరంపర యున్నది.

భాతిక కడ్య్యందం, సాధారణ ప్రజ్ఞాభూమి యందు, నీవు కాళ్లు నేతుల గట్టుబడియున్నావు. ప్రకృతి యన్హ్రయ్ల్క్ బాసుడవై కర్త యను సంకెలచేత బద్ధుడ వైతివి; అచ్చట, ఆసంకెలయందు ఎది సంభవించి నను అదిపూర్వకృతమునకు అనివార్యమైన ఆనుషంగికము (ఫలము). స్వతం త్రవృత్రియని భమయొక్కటికలదు; నిజ ముగ, ఇతరులు చేయుదానినే నీవు చేసెదవు, ప్రకృతి యొక్క జగద్వ్యాపారములే ప్రతిధ్వనివలె నీయొడ ప్రతి ఫలించుచున్నవి. ప్రకృతియొక్క బ్రహ్హాణ్డాయం త్రము యొక్క మర్దన చక్రమున (చిక్కుకొని) సాహాయ్యము లేక పరిభమించుచున్నవు.

కాని, అది యట్లుండ నవసరము లేదు. నీ కేష్ట ముండిన నీస్థానమును మార్చుకొనవచ్చును. యంత్రము

# ಸ್-ಲ್ಗ ವ ಕೃ ಕ ರ ಣ ಮು

నందు చితుకగొట్టబడి, బొమ్హవలె నాడించబడి క్రిందపడి యుండుటకంటె నీవు పైకిపోయి అచ్చటనుండి చూడ వచ్చును ; నీ ప్రజ్ఞను మార్చుటచేత సనివార్యములని తోచు పరిస్థితులను నడఫుటకును నియతము లైన స్థితు లను మార్చుటకును ఒక పిడిని కూడ సంపాదించుకొన వచ్చును. సీ వీ సుడినుండి బయటికివచ్చి పైన నిలిచిన మాత్రమున స్వతంత్రుడవని (బంధము లేక ముక్తుడవని) నీవే నిన్ను ఎఱుగుదువు. సర్వనిర్బంధములనుండి విము క్తుడవై, నిష్క్రియమైన ఉపకరణము కాకుండయుండు టయే కాక, కార్యకారిగను ఆగుదువు. నీయొక్క కర్నల ఫలములచేత బద్ధుడవు కావని మాత్రముకాడు. నీవు ఆ ఫలములంగూడ మార్చగలవు. ఒకతూరి శక్తుల లీలను (వ్యాపారమును)జూచుదు వేని,ఒకతూరి శోక్తుల యుత్ప్తత్తి స్థానములుగల చైతన్యకత్వకు నిస్సు చెచ్చుకొని, ఆ ్రక్తియాపరశ్రక్తులతో ననన్యుడవై యుండుదువేని, పిదప నీవు చాలితముం జేరినవాడవు కావు, చాలకమును జేరిన వాడ వగుదువు.

కర్తచక్రమునుండి నిర్గమించి, దివ్యవ్యాపారము నకు బోవుట——ఇదియే యథార్థముగ, యోగముయొక్క లమ్య్మ్మ్ అజ్ఞ్మ్డ్ దాసుడ్మమై అసహాయుడమై (అవ శుడై) శోచనీయమైన యుపకరణమై వ్రప్రకృతియొక్క యంత్రభ్రమణమం దున్నావో, యోగముచేత దానిని వదరి మఱీయొక (చైతన్య) కత్యూకు ఆరోహించుదువు; అచ్చట, పరతరమైన విధిని సాధించుటయందు ప్రాజ్ఞుడైన భాగహరుడవై క్రియాపరుడైన యధికారి వగుదుభ చేతన (ప్రజ్ఞ) యొక్క ఈగత్ప్రికారము ద్వివిధముగ నున్నది. మొట్టమొదట నొక ఆరోహణమున్నది; భౌతిక చేతన (స్థూలప్రజ్ఞ) కత్యూనుండి పైనున్న ప్రకృష్ణప్రాంత ములకు బోదువు. కానీ, క్రిందనుండి పైకే యీ ఆరో హణము పైదానిని క్రింద నవరోహించుట కాహ్వానిం -చును. నీవు భూమినుండి పై కి పోవునప్పడు పైనుంచి భూమికి వదైన కొంతదెచ్చెదవు. ప్రాతస్వభావమును మార్చునదియో లేక మార్చుట కుపకారియో అయిన శ\_క్రినో, జ్యోతినో (తెచ్చుడువు), తరువాత నీప్రజ్ఞయం దును సత్త్వమందును ఊర్ద్వోధ్తాగములు, బాహ్యా

# ಸಾ ಲ್ಗ ವ ಕ್ರತ ಕ ರಣಮು

భ్యంతరములైన ఆ స్త్రేకములు (పఱఖులు)—అంతవరకు ప్రత్యేకములుగ, అసంబద్ధములుగ, భిన్న భిన్న ములుగ సుండినవన్నియు కలసి మెల్ల మెల్ల గ జేరుచు క్రమ్మక్రమ ముగ సంచాదరూపమై ఒక టే సత్యముగ గూడిపోవును.

-ఈవిధముననే, అద్భుతము లని చెప్పబడునవి సంభవించుచున్నవి. ఈజగత్తు లెక్కలేని ప్రజ్ఞాకి క్యులతో నిర్పితమైయున్నది; ప్రతి కత్య్యుదును ప్రత్యేక నియతు లున్నవి. ఒక క జ్య్ యొక్క నీయతులు మఱీ యొకక జ్య్ కు సరిపడవు. ఈ భౌతికకత్యేకు (ఇతనకత్య్లనుండి) ప్రజ్ఞా– ఆచ్ఛక్తులు తటాలున స్ఫుటితమై దిగుటయే అద్భుతము, కాని వేతేదియు కాదు, అతిసాధారణముగ ప్రాణ మయ కడ్య్ పుశ్ర్మ్ లే యిట్లు (హరాత్తుగ దిగును) యంత్రచనవలెనున్న భాతికకడ్యుపై, పైనున్నకడ్య (యం,త్రరచనవంటిది) హాఠాత్తుగ పడుచున్నది. ఆదియొట్లన మన సాధారణప్రజ్ఞయొక్క యావరణమును, (మేఘ మునువలె) ఒకవిద్యుత్ప్ర్మన్తవచ్చి చీల్చి యందు ఇతరశ క్రు లను ప్రవృత్తులను, ఫలితములను వర్షించునట్లుండును. ఫలి తమును అద్భుతమందుము, ఏలన మనకు సామాన్యముగ

## శ్రీ మా తృ వా క్కు లు

గోచరమగు విషయమందు స్వాభావిక నియతులకు హాఠా త్ర్మగ బాధమును తటాలున మార్పును మనము చూచె దము, కాని దాని హేతువును దాన్క్రమమును మన మెఱుగ లేము, చూ-డ లేము; వీలన యద్భుతమునకు మూలము మఱియొకకడ్య్ యందు కలదు. పరలోకముల నుండి యీ భౌతికలోకమునకు ఏర్పడు ఆక్రమణములు చాల యసాధారణము కాదు, అవి సంతతము సంభవించు నవి కూడ; మనకు చూచుటకు కన్నుండు నేని నిరీటించుటకు Bed నేని య థేష్ట్రముగ నద్భుతములను గానవచ్చును. ్రక్కింద భూమి- చైతన్యమునకు (మన స్థూల ప్రజ్ఞకు) పైనున్న యుత్కృష్ట (చేతనాంశ్)ములను దించుటకు ప్రయత్నించు వారల యెడ విశేషముగ నవి (అద్భుతములు) సంతత ముండును.

" సృష్టికి నిర్దిష్టమైన లక్యుము కలదా? ఏదైన నిశ్చితమైన సమాష్త్రిం బొండుటకు అది చలించు చున్నదా?"

లేదు. జగత్తు గతిమయమైనది, ఆనవరతము వివృత మగుచుండును. ఇదియే ఆంతయు, ఇదియొక్కటియే లక్ష్యము ఆని స్థాపించుటకు ఏదియు లేదు. కాని కార్య

## ಸಾ ಲ ನ ಪ ಕರಣಮು

నిమి త్రైమె అంతము లేని గతిప్రవాహములందు ఒకఖండ మును దీసికొని ఇదియే లక్ష్యము అదియే లక్ష్యము అని చెప్పవలసియున్నది. వీలన, కౌర్యమందు మనలక్ష్యము నుంచుటకు వీదో యొకటి కౌవలసియున్నది. \*ఒకచిత్రపట

ఒక-చిత్ర మునకు '' ఘటనా విధానము '' '' పర్ణ నిధానము''సు అపశ్యము. ఏచ్ర మును లిఖంచ ను ద్దేశ మో, దానియొక్క అపయప సంనివేశము భావమందు మొదట గుదిరియుండవలెను; అనగా, చిత్ర ముయొక్క ఒక్కొక్క అంగమును తక్కిన యితరాంగముల తోను అంగియను చిత్ర ముతోను ఎటుపంటి సంబంధముతో నుండ పలెనో ఎంత్ర మాణముగలైదై యుండవలయునో, అదియే అపయప సంనివేశముతో నూడిన '' ఘటనావిధానము '' సంయోగము, కూర్పు. అట్టే ఏరంగు ఏ అంగమునందు ఎంత బల్ప మాణములతో నుండవల యునో, అదియే పర్ణ విధానము.

ఈభుటనావిధానము పర్ణవిధానమును స్థిరమై కుదిరినపిదచ చిత్రము లేఖకు ఆవతీర్ణ మగుటకు ఒక కరిచ్ఛేదమును కల్పించుట యవశ్యము, కాని ఆ ఆవధి నిజము కాదు, కల్పితము. ఆట్లే ఆకృతి

<sup>\*</sup> సృష్ట్రీ నిరంతరముగ ప్రవహించును, అంతము లేనిది ఆని చిత్రలోఖ దృష్టాంతమూలమున నిచ్చట వివరించబడి యున్నది. ఈ దృష్టాంతముయొక్క భౌవమును ఇంచుక విశదపఱశౌదము.

#### శ్రీ మా తృవా క్కు లు

మునకు నిగ్దిష్ట్రమైన ఘటనా(కూర్పు)విధానము వర్ణవిధాన మును ఆవశ్యకము. నీవు ఒకఅవధిని (పరిమితిని) ఏర్పఱచు కొనవలయును. అందు నియమితమయిన ఆకృతినిర్హాణ

సిర్ధాణము ఆవశ్యము, దానికి ఒకవిధి కలదు. ఆది సం ప్రదాయం సిద్ధము, చిత్రకలావే త్తల సమ్మతిం బడసీనది; ఆది వారల సంకేతము, పరిభావ. చిత్ర లేఖకు ఇద్దియం నవశ్యము. కాని, చిత్ర ముయొక్క ఘటనావిధానము మాత్రము స్థిరము, నిరంతరముగ నున్నది. లేఖ నియ మానుసారముగ నెన్ని ఆకృతిరచనలయండైనను చిత్రము లిఖతము కావచ్చును, ఏలన ఆకృతిరచనాపరంభరకు ఆంతములేదు.

ఈ దృష్టాంశమునుండి తేలినది యిని.

ఎట్లు చిత్ర మునకు పరిచ్ఛేదము నిజము కాక కల్పితేపే అయి నను ఆపక్యకమైనదో, అట్లే సృష్టికి నిర్దిష్టమైన లత్యుము ఆత్యంతిక ముగ నిజము కాకపోయినను కార్యనిమిత్తమై ఆపక్యకమయినది. చిత్ర ముయొక్క ఘటనావిధానము ఒక ఆకృతిరచనతోనే ఆగె పోవక, నిరంతరముగ నెన్నిరచనలయందుగాని యుండవచ్చునో, ఆట్లే సృష్టియొక్క నిర్దిష్టమైన లత్యము నెఱపేఱీనపీదప అది ఆగిపోవదు, నిరంతరముగ లక్యూంతరమునకై పోవును. అనగా, సృష్టిగతికి అంతము లేదు; ఆది ఏలక్యువిశోవసిద్ధియందును సమాక్షము కాదు. అనవరతము గాత్రి వాహమున నవధిమై నవధిని కల్పించుచు లక్యుములను సాధిం చుచు ఆనంతముగ నుండునని ఫలితార్థము.

#### **నా ల్గ ప**్రకరణము

మందు చిత్రమంతను ఉంచవలెను; కాని, ఈపరిచ్ఛేదము ఒక భ్రమయే, ఆకృతికల్పన వట్టి సంప్రదాయమాత్రమే. ఒక ఆకృతినిర్హాణము నతిక్రమించి చిత్రమునకు నిరంతర ముగ అనుక్రమము కలదు. అనుక్రాంతమైన ఒక్కొక్కచిత్రమును ఆరచనానియమములతో అంతములేని ఆకృతి నిర్హాణపరంపరయందు రచించదగును. మనలత్యము ఇది, అది యని చెప్పెదము, కానీ, అది తదతీతమైన లత్య్యము నిద్యమునకు ప్రారంభ మే అని మనకు తెలియును, ఆలత్యము గాడ నింకొకలత్యమునకుం గొంపోవును. ఈపరంపర వృద్ధియగుచు నుండును, ఎప్పుడును నిలువదు.

# అయిదవప్రకరణము

''బుద్ధిక్ య<u>ు క్రమై</u>న వ్యాపార మెయ్యది? ఆది సాధనకు ఆనుకూలమా ప్రతికూలమా (విఘ్నమా)?''

బుద్ధి అనుకూల మగునో ప్రతికూల మగునో అది పురుషుని పైనను దాని నుపయోగించు విధముపైనను ఆధారపడియున్నది.బుద్ధికి యథార్థమైన వ్యాపార మొకటి కలదు, అపార్థమైనది (తప్పిదమైనది)యు మతొకటి కలదు; ఒకటి ఉపకారక మగును. మతియొకటి ప్రతిబంధక మగును. స్పప్రాథాన్యమందు నత్యధికముగ విశ్వసించుచు స్వార్థమున్కై తృ ప్రింగో రెడి బుద్ధి పరతరసాకూ త్కార మునకు ఉపరోధ మగును.

కాని, ఇది ఒక విశిష్టార్థమందు గాని బుద్ధివిషయమై మాత్రమున గాని వా\_స్తవము కాదు; సామాన్యముగ నితరకరణములం గుఱించియు (నిళ్లే చెప్పనగును). ఉదా హరణము: జనులు జీవితమందలి యిచ్ఛలను, అనన్యా

### 

స్త్రితో బ్రార్డి జేసికొనుట ఒకధర్తమని పాటించరు; ఒక మర్యాదను (అత్తిక్రమించరానిది) దెలుపుటకు ధర్తాధర్త బుద్ధిని ఉపదేశికగ నొప్పకొందురు. బుద్ధివ్యాపారముల యందే మనుజుడు వదియు ఉపదేశకము కాని నివార కము కాని లేకుండ నుండవచ్చువని ఎంచును!

పురుషునియొక్క యేఖాగముగాని తనకు యోగ్య మైన ఫ్లానముననుండి తనకు నియమితమైన కార్యముం జేయునేని అది సాహాయ్య కారియే. కాని, అది తన కే... త్ర ముసు దాటి పదముంచిన, మెలివడినదిగను విపర్య స్థము గను,అందువలన నయథార్థముగను అగును. ఒకశ\_క్రి డైవో ద్దేశమునకైన క్రియయందు ప్రవృత్త మగునప్పుడు అది సాధుప్రవృత్తి గలది; స్వార్థత్ప ప్రికైన క్రియయందు ప్రయుక్త మగునప్పుడు అసాధుప్రవృత్తి కలదగుచున్నది.

బుద్ధి తన యాథార్థన్వభావమునండు ఆవిష్కరణము నకు క్రియకు నుపకరణముగ నున్నది. మనస్సుకుపై ను\_త్రకప్రాంతముల రాజిల్లు నిజమైనజ్ఞానమునకును,ఇచ్చట క్రింద (అనుభవమునకు చెచ్చుకొనవలసిన) ఉపలబ్ధికిని ఒకవిధమైన మధ్యవ ర్థివలె నున్నది బుద్ధి. అది, సామాన్య

### శ్రీ మాతృవాక్కులు

ముగ మనస్సు అనునది, ఆకృతి నిచ్చుచున్నది; ప్రాణము క్రియా వేగమును ప్రాణబలమును ఇచ్చును; భౌతికము కడకువచ్చి దేహబంధ మొనర్చును.

''అదృశ్యములైనను తప్పక జీవించుచు ఘనముగను (స్పర్శ యోగ్యము) ఉన్న ప్రతికూలశక్రుల నౌనురుకొనుట యెట్లు?''

అది నీ ప్రజ్హాభివృద్ధిస్థితింబట్టి చాలవఱకాథారపడి యున్నది. ప్రారంభమున, నీకు గూడార్థవిశిష్టమైన జ్ఞాన ము శ \_క్రియు లేనియొడల, సాధ్యమైనంతవఱకు నిశ్చలము గను కాంతముగను ఉండుట యుత్త్రమము. (విరోధి శ్రక్తుల) ఆక్రమము ప్రతికూలాశయ రూపముం దాల్పు నేని, ఒక (ఘనమైన) భౌతికవ స్త్రువును త్రోయునట్లు, వానిని ౌంతముగ నెట్టివేయ యత్నించుము. ఎంత కాంతుడ్మవై యుందువో, అంత బలవంతుడ వగుదువు. ఆధ్యాత్త్మిక బలము అంతటికి సమతాస్థితియే దృఢమైన యాం ారము. నీసామ్యస్థితిని బాధించునట్లు దేనిని విడువ కూడడు. అప్పడు వీవిధమైన నభిద్రవమును నివారించ గలవు. అదియును గాక దుష్టాళయములు నీకడకు వచ్చు

### မာ တာ దရည် နေ ဝိအ ဿ

నఫుడే వానిని జూచి పట్టుకొనుటకు చాలినంత నిరీమ్ ణము నీకు ఉండు నేని వానిని ద్రోసిపేయుట నీకత్యంతే సులభ మగును; అయినను, కొన్ని పేళల నవి నీకు తెలి యకయే వచ్చిపేయును, అప్పడు వానితో పోరాడుట ఎక్కువ కప్టముగ నుండును. అట్లగునఫుడు నీవు కదలక కూర్పుకొని, కాంతిని అగాధమైన యంతర్ని శ్చలతను క్రిందికి పిలువవలెను. నీవు దృధముగనుండి విర్యాస్తము తోను శృద్ధతోను ఆహ్వానించుము. నీ ఉత్కాండు (తీపే)చ్ఛ) స్వచ్ఛముగను దృధముగను నున్నయొడల, సాహాయ్యమును నీవు నిస్సంశయముగ పొందుదువు.

ప్రతికూలశక్తుల యాక్రమము అనివార్యము. నీ మార్గమునందు అవి పరీశ్లలని యెంచి, ధైర్యముతో నిలిచి ఆపరీశ్యయందు దేరవలెను. పోరాటము కఠినముగ నుండవచ్చును, కాని దానినుండి నీవు బయల్పడునప్పడు ఏదైన నొక లాభమును పొందినవాడవైతివి, ఒక మెట్టు ముందఱ వెల్లినవాడవయితివి. శత్రుశక్తులు ఉండుటకు ఆవశ్యకతకూడ కలదు. అవి నీనిశ్చయమును బలపఱ చును, నీయుత్కాంశ్లను స్వచ్ఛపఱచును.

### ్శ్రీ మా తృ వా క్కు లు

ఎట్లయినను అవియేమో యున్నవనుట వా\_స్త వము; వీలన అవియుండుటకు సీవు హేతువు నొసంగి తివి. వానికి ఉత్తరమిచ్చుటకు నీయం దేదైన నుండు నంతవఱకు వాన్ప్రైవేళము సంపూర్ణముగ న్యాయ్యము. ఉత్తరమిచ్చుటకు నీయొడ ఏదియు లేదేని, నీ స్వభా వమునందు ఏభాగముపైనను వానికి పట్టు లేదేని, అవి నివృత్తములై నిన్ను వదలును. ఎట్లయినను, అవి నీ యాధ్యాత్త్రికాభివృద్ధిని నీలుపుట కాని అడ్డగించుటకాని అవశ్యము కాదు. శత్రుశక్తులతో యుద్ధమునం దప జయము బొండుటకు ఒక్క జేమార్గము, అదేవున, దైవ సాహాయ్యమునందు నిజమైన విశ్వాసము లేకుండుటయే. ఉత్కాంత్.యందర్ ఆర్జ్ వము ఎల్లప్పుడు కావలసిన (దైవ) సాహాయ్యముం దెచ్చును. నిశ్చలముగ నాహ్వానించుట, సాయ్<sup>తా</sup>్రమునకేసి యీ ఆరో**హ**మునందు నీవెప్పు డును ఏకాకిపై యున్న వాడవు కావని దృఢనిశ్చ్రమము, ఎప్పడుకాని సాహాయ్యము కావలయునేని అది సిద్ధమగు నున్నదను శ్రోడ్ల—ఇవి నిన్ను సుఖముగ సురత్తుతునిగ గొంపోవును.

### မာ တ∞ దవ ည ျွန် ဝ အ ဆာ

"ఈశ్ర్మశ్ర్మలు సామాన్యముగ బయటనుండి వచ్చునా, లాపలనుండియా ?"

లో పలనుండి వచ్చునట్లు తలంపో, సంవేదనమో నీకుండు నేని, నీవు ఒక వేళ వానికి ఉన్నీలితుడవై (లెఱచి యిచ్చుకొన్న వాడవై) అవి కనబడకుండ నీలోపల నమరియుండును. వస్తువులయొక్క యథార్థస్వ భావము సంవాదసంపన్న మైనది (సమరసభావము గలది). కొన్ని లోకములయండు (వక్రత) దూషణమేర్పడి విపర్యయ మును విరోధమును దెచ్చుచున్నది. ఈ వక్రిమగల లోకములతో నీకు బలమైన సంబంధము (ఆకర్షణము) ఉన్నయొడల, అచ్చట నున్న సత్త్వములతో మి,త్రమై వానికి పూర్ణముగ నుత్రరమియ్యగలవు. అట్లు అగుటకు సంభవమున్నది, కాని యది సుఖమైన స్థితి కాడు. ప్రజ్ఞ తక్ష్ణమున అంధిత మగును, స త్యాసత్య వివేచనసామ ర్థ్యము లేకపోవును; ఏసి నిజము, ఏది అబద్దము అని చెప్ప లేక పోదువు.

ఎట్లయినను, ఒక ఆక్రమము వచ్చునవుడు అది బయటనుండి వచ్చునదని పాటించి " ఇది నేను కాను,

### శ్రీ మాతృవాకు డ్లు

దీనితో నా కే సంబంధము లేదు" అని చెప్పట అత్యు త్రమమైన వివేకి దృష్టి. అదేనిధమున నీచములైన ప్రేరణ లను ఇచ్ఛలను మనస్సునందలి సకలసందేహములను విత ర్వములను నడుపవలెను. వానివిషయమై తదేకభావ మును బొందుడువేని వానితో పోరాడుకట్టే మింకను ఎక్కువ యగును; వీలనగా, ఎప్పడును సులభము కాని నీ స్వభావమును జయించుకార్యమునకు బూనుచున్నా వను అనుభవము నీకున్నది. కాని ఒకమారు " కాడు, ఇది నేనుకాడు, దీనితో నేసంబంధమును నాకులేదు"అని చెప్పగల్గితివేని వానిని చెదరగొట్టుట చాలసులభ మగును.

"బాహ్యామునకును ఆంతరమునకును గలభేదముం జెలుపు గీత శాచ్చట వేయదగును ?"

ఆగీత చలమైనది (స్థిరము కాదు); నీ యిచ్ఛాను సారముగ నెంత నీకు సమీపాపముగ నుండదగునో అది అంత దూరముగను ఉండదగును. అన్నింటిని నీమై పేసీ కొని నీయొక్క నిజమైనయాత్తను జేరినభాగమని యను భోవించవచ్చురు; రేదా, నఖమునో కేశఖండమునో తీసి

### ఆ యు దవ చ్రకరణము

పేయునట్లు అబాధితుడవై దానిని సీవు తో స్త్రిసిపేయ వచ్చును.

కొన్ని సమయములు (మతములు)ఉన్న వి,తన్న తాను సారులు తమ మూ\_ర్తిత్వమునకు ఏదైన హానీ రాకలదని భయపడి ఒకవెండ్రుకనుగాని గోరునుగాని వదలరు. జగ త్రంతవిశాలముగ తమప్రజ్ఞను వి\_స్తరించుకొనుటకు ఎవరు శ క్రులో, వారు జగత్తుగనే యగుడురు; మఱీ యొవరు తమ మితమైన సం వేదనలయందును అల్పమైన దేహముల యందును అడగియున్నారో, వారు అంతమాత్రముతో నిలుచుదురు; తమ దేహములును తమ యల్పవేదనములు నే వారికి తమసంపూర్ణమైన ఆత్ర

'' కేపలము శ్రద్ధ సర్వమును సృజించ నగునా? సర్వమును జయించ నగునా?''

అగును, కానీ ఆశ్ర్ధ సమగ్రముగ ననన్యముగ నుండవలెను. మఱీయు నది సరియైన విధముగ నుండ వలెను, కేవలము మనోవృత్తిబలముగనో ఇచ్ఛాబలము గనో యుండక, దానికంటే నధికముగ లోతుగ నున్నది యై యుండవలెను. మనస్సుచేత ప్రయోగించబడు సంకల్ప

బలము ప్రతివ్యాపారముల నుణ్ణాపించి (లేపి) ప్రతిరోధ ములను బుట్టించును. "కూఎ" అను నాతడు రోగనివృత్తి ాజేయు పద్దతిని గుఱించి కొంత మీారు వి**ని**యుండ వచ్చును. ఈశ\_క్తియొక్క రహస్యమును కొంత నాతడెఱీగి ఎక్కువగ సఫలముగా దానిని ఉపయోగించుకొనెను; కాని దానికి భావన (కల్పన) అని పేరిడెను; ఆతనిపద్ధతి అతడు ప్రబోధపఱచిన శ్రోద్ధకు చాల మానసరూప మొసంగినది. మానసిక శ్రోద్ధ చాలదు, భౌతికమందును (జేహమందును) గూడ ప్రాణమందును శ్రద్ధ గలిగి దానిని బలపఱచి పూర్తి శేయవలెను. నీయందు, సమ<u>స్త</u>సత్తయందును నీవిధమైన నొక సమగ్రశ్త్రిని సృజించుకొనగల్లుడు వేని, అఖడు వీదియు దాని నడ్డాగించుటకు శ క్రముకాడు; కాని, నీవు క్రింద మగ్నమైన చేతనవఱకు విర్యాదాని నంది**, దేహ** ముయొక్క (ప్రతిజీవాణువునందును) శ్రద్ధను దృధముగ స్థాపించవలెను. ఉదాహరణము: ఇప్పడు మరణ మనివార్య ముకాదు అనుజ్ఞానము భౌతికశాస్త్రవేత్తలయొడ నుదయ మగుచునున్నది. కాని మానవజాతియంతయు మరణము నండు దృఢముగ నమ్తుచున్న ది; అది చిరంతనస్థాయియయిన

### ಆ ಯು ದವು ಪ್ರಕರಣ ವ

ననుభవమ్ముపై నాథారపడియున్న సాథారణమానవబుద్ధి యని చెప్పనగును. ఈ నమ్మకమును మొట్టమొదట జాగ రితమనస్సునుండి, పిదప ప్రాణస్వభావమునుండి, చేతన మగ్న మైయుండు భౌతిక (శోరీర) ఆ\_స్థరములనుండి త్రోసిపేయ నగునేని, మృత్యు విక నేమాత్రము అనివార్యము కాక పోవును.

'' కాని మరణబుద్ధి మానపుని మనస్సునందుమాత్ర మున్నదా?' వానికి మునుేపే తిర్యక్సృష్టికి తెలియును.''

మరణము ఒక భూతార్థముగ భూమియందు సకలజీవితమునకు సంబంధించి యున్నది. దానియందు ప్రకృతికి ఆదియందు ఏ యుద్దేశముండినదో దానికి చేఱుగ మనుజుడు ఆర్థము జేసికొనుచున్నాడు. మాన పునియందును వానిమట్టమున కత్యంతసమీాపమున నున్న జంతువులయందును, మరణముయొక్క యావశ్యకత ఒక విశిష్టురూపముందాల్ఫి వాని ప్రజ్ఞకు ఒక విశిష్టుర్థయు క్రైమే యున్నది. అవర ప్రకృతి (క్రింది అంత స్తులో నున్నది) యందు మగ్న మైనచేతనయందు మఱుగుపడియున్న జ్ఞానము దానిని (మరణావశ్యకతను) నాదరించుచున్నది;

### ్రీ మా తృ వా క్కు లు

ఆజ్ఞానమే (మనయందు) పునరుజ్జీవనము, మార్పు, పరి వర్తన, ఇవి ఆవశ్యకములను నొక సంవేదనముగ నున్నది.

భూమియందు జడము (భౌతికవస్తువు)యొక్క అవస్థావి శేషములవల్ల మరణము అత్యావశ్యక మయినది. జడముయొక్క పరిణామక్రమముయొక్క అర్థమంతయు నేమనగా ప్రారంభమున నుండిన ప్రజ్ఞాశూన్యావస్థనుండి క్రమక్రమముగ ప్రజ్ఞు కేసీ వృద్ధియగుటయే. మఱీయు నీవృద్ధియొక్క పద్ధతియందు, విషయములు సంభవించిన విధమున, రూపముల విలయము అనివార్యమైన ఆవశ్య కతగా నయ్యె. ఏలన, వ్యవస్థితమైన వ్య\_క్రిచైతన్యమునకు (అఖండమగు చిత్తు ప్రత్యేకముగ వ్యవస్థితమైనది) స్థిర మైన యాధార ముండుటైకై ఒక దృధమయిన రూప మవశ్యమయ్యాను. కానీ ఆరూపముయొక్క దృఢత్వమే మరణమును తప్పక వచ్చుదానినిగా జేసెను. జడము (భౌతి కము) రూపములను స్వీకరించవలసివచ్చెను. ఇది (జడ రూపము) లేకుండ, ప్రాణశ క్షులును చైతన్యశ క్షులును ్రప్రత్యేకముగ వ్యక్తమై ఘనమైన దేహసంబంధముం బొం దుట శక్యముకాదు. ఇవి (ఈ శక్తులు) లేకుండ, భాతిక

### ಅ ಯ ದ ವ ಪ್ರ ಕ ರ ಣ ಮು

కత్య్య్య్ స్వవస్థితమైన జీవితమునకు ఆపేట్రీతము లయిన ముఖ్యస్థితు లే లేకపోయియుండును. కాని నిర్దీత మును ఘనమునైన యొకనిర్హాణము ఘనముగను కఠినము గను \_స్త్రబ్లముగను అగుటకు దగిన శీలమును సంపాదించు కొనును. వ్య\_క్టిరూప మెక్కువ బంధకరమైన యాకృతిగ నుండు చునే వచ్చెను. ఆది శక్తులయొక్క గతుల ననుస రించ జాలదు. అది విశ్వగతమైన క్రియాపరత్వమునందు, క్రమక్రమముగ నగు మార్పుతో సమరసపడి తాను మార్పు జెందదు, ప్రకృతి చేని నపేటించునో దానిని ఎల్లప్పుడును ఇయ్యజాలదు, దానితో నడవజాలదు. గతి ్రప్రవాహమునుండి బయటపడును. రూపమునకును దానిని নি দুడు శ \_ క్రికిని గల అంతరమును విసం వాదమును పెరు గుచు పోవునకుడు ఒకస్థితి వచ్చుచున్నది. అకుడు రూప మునకు సంపూర్ణ విలయమగుట అనివార్యము. ఒక క్రై త్ర రూపము సృజింపబడవలెను; క్ర్తోత్త సంవాదము (సామ రస్యము) సామ్యమును సాధ్యములు కావలయును. ఇదియే మరణమునకు యథార్థమైన లక్షుణీయమైన యర్థము. ఇదియే ప్రకృతియందు దాని కుపయోగము. కాని

#### క్రమాత్రివాక్కులు

రూపము త్వరితముగను నమ్యముగను ఆగు నేని, దేహము నందలి ప్రత్యణువును మూఱుచుండు చేతనతోగూడ మార్పు జెందుటకు మేలుకొను నేని (రూపము) బలా త్కారముగ నాళము జెంద నక్కర లేదు. మృతి ఇక ననివార్యము కాదు.

" ఒకరు చెప్పియంన్నారు; ప్రకృతియండు ఈ త్పాతములు, రంకటములు, భూకంపము, జలప్రలయము, భూఖండములు మగ్నము సగుట, ఇవి సంవాదశూన్యమై సాషీయైయయన్న మానుష్యకమువలన రంభవించు నవి, మానవజాతి క్రమ్ మముగ వృద్ధియగునపుడు భౌతిక ప్రకృతియండు తదనుగుణముగ మార్పు ఏర్పడును ఆని. ఇది యొంత నఱకు నిజము ?"

సత్యము ఇట్లుండ బోలును: చైతన్యముయొక్క. ఒక్కాలే వ్యాపారము ఉత్పాత సంకట సమాకులమైన ప్రకృతియందును విసంవాదియైన మానుష్యకమునందును వెలువడును. రెండు విషయములును కారణకార్యములు కావు; మఱి, ఒకమట్టమునందే ఉండునవి. రెంటికిమై నొకచైతన్యము భూమియందు స్వావిష్కారమునకును దేహబద్ధ మనుటకును యత్నించుచున్న ది.ఇది జడ(భౌతిక)

## అయుదవరృకరణము

మునకేసి దిగునఫుడు ఎచ్చటను, మనుజానియండు భౌతిక ప్రకృతియందు ఒకే ప్రతిరోధమును గాంచుచున్నది. భూమియందు మనము చూచు నక్రమము విసంవాదము నంతయు సీ ప్రతిబంధకముయొక్క ఫలితము. ఉత్పౌత సంకటములు, హింసాకలహములు, అంధకారాజ్ఞాన ములు—చేటులన్నింటికి ఉత్ప త్రిస్థాన మొక్కటియే. మాన వుడు బౌహ్య ప్రకృతికి కారణము కాదు, బౌహ్యా ప్రకృతియు మానవునకు కారణము కాదు. కానీ రెంటికిని మెనుక మహ్తార్థమైన ఒకదానిని రెండును ఆశ్రయించి యున్నవి. దానిని వెలువడించుట్కై యనవరత మభివద్ధమానమైన భౌతికలోకళు గతివిశేషమునందు ఒక బౌగమే రెండును.

ఇపుడు దివ్యమైతన్యమునుండి కొంత స్వచ్ఛ ముగ గిచ్చట దెచ్పుటకు చాలినంత గ్రహణసామర్థ్యము సుస్తీలనమును భూమియం దెచ్చటనైన మేలుకొనునేని, భౌతికమునందు ఈ అవతరణము ఆవిష్కృతియును అంత ర్జీవితమును మార్చుటయే కాక భౌతిక పరిస్థితులను, మానవసనియందును ప్రకృతియందును భౌతికావిష్కృ తినిగూడ మార్చును. ఈ యనతరణము సాధ్యమనుట సమ\_స్థ మానుష్యకముయొక్క స్థితిమై నాథాగపడి యుండ లేదు. భాతికస్థితులను ప్రకృతియొక్క గతిని మార్చుటను జ్యోతిని దెర్పుటనును చాలినంత శ\_క్తిగల సామరస్యము, వీశ్రీశావము, తీమేచ్ఛ, వీనిం బొందుదశకు సకలమానవ సంఘము వచ్చునంతనఱకు మనము కాచుకొని యుండ వలయునేని, మనకు ఆశ్యే యుండనక్కఱలేదు (నిరాశులు గావచ్చును). కాని ఓక పురుపవ్య\_క్తియోం ఒకచిన్న సంఘమో మితసంఖ్యగల ఈ యవతరణమును సాధింప వచ్చును. ఈవిషయమున పరిమాణమో విస్తారమో కాదు ముఖ్యము. దివ్యమైతన్యమునుండి ఒకబిందువు భూమి మైతన్యముం. దివ్యమైతన్యమునుండి ఒకబిందువు భూమి మైతన్యముం బ్రవేశించినను సర్వమును మార్చదగ్గును.

చేతనయొక్క పైకక్యులు క్రిందికక్యులును సంపర్క్ మొంది కలిసిపోవుట యను గహనమైన రహాస్యమే గొప్ప రహాస్యము, గూఢమైన ఉద్దాటకము (దాగియున్న బీగము). ఎల్లప్పునును దానికి పరివ\_ర్తన (మార్పు) జేయు శ్\_క్తి కలదు. ఇచ్చటమాత్రము ఎక్కువకొలది గలమై ఉన్న తతరదశను బొందును. ఇంతవఱకు ఇచ్చట ఆవిష్కృ

### ಅ ಯು ದವ ಕ್ರ ಕ ರಣಮು

తము కాని కట్య్ తో జ్ఞానఫూర్వకముగ సమాగమమునకు శ క్రుడై యాఫుడమియం దెవడేని యున్న యొడల, తనమై తన్యమునం దాకట్య్ నారోహించుటచేత నాతడాకట్య్, కును భౌతికమునకును సమాగమ మొనరించి సమరసత్వము నేర్పఱచగల్గినయొడల, అఫుడు ఇంతవఱకు అనుపలబ్ధ మైన ప్రకృతియొక్క పరివ ర్థనకైన నిశ్చితగతివి శేషము ఘటించును. ఒక క్రొత్తశ క్రి దిగి భూమియందు జీవితము యొక్క స్థితులను మార్చును.

ఇప్పు డున్నట్లు గూడ, ఒక్కొక్క తడవయు ఒక మహాత్తుడు వచ్చి సత్యముయొక్క ఓకానొక ప్రకాశ్ మును వెలుపుటచి భూమికి ఒకక్కొత్తశ క్రిని దెచ్చినప్పు డంతయు, ఎదురుచూచినట్లే ఆశపడినట్లే కాకపోయినను, భూమియందలి పరిస్థితులు మాతియే యున్నవి. ఉదా హరణము: అధ్యాత్తానుభవము, ప్రజ్ఞ, జ్ఞానము వీని యందు ఒకస్థితిని బొందిన ఒకడు వచ్చి "నేను మీకు ముక్రిని (విడుదలను) దెచ్చుచున్నాను" లేక " మీకు శాంతిని దెచ్చుచున్నాను" అని చెప్పియున్నాడు. ఆతనిం జుట్టి యుండినవారలు ఆ విడుదలను లౌకికరీతిగ ఆతడు

### ్శ్రీ మాతృవాక్కులు

తీసికొనివచ్చునట్లు నమ్మిరో ఏమో; వారు అనుకొన్నట్లు కాకపోయినదానిని కనుగొన్నపుడు, అతడు సాధించిన కార్యమును వా రెఱుగలేరైరి. అతడు తెచ్చిన దేమన, ప్రజ్ఞయందు ఒకమార్పు, అంతవఱకు వారు ఎఱుగని ఒకవిధమైన కౌంతి, అంతకు మునుపు లేకుండిన విమోచ నార్థమయిన యొక సామర్థ్యము. కాని, ఈ ప్ర్వాత్తులు అంతరజీవితముం జేరినవి, లోకమునందు చక్కాగ బోధ్య మగు వెలుపలి మార్పును దెచ్చి యియ్యు లేదు. లోకనుును బాహ్యాముగ మార్చవలెనను నుద్దేశము లేకుండెనేమో; ఆవశ్యకమైన జ్ఞానము లేకుండబోయెనేమో; అయినను, ఈపురస్సరులచేత ఏదో కొంత సాధింపబడెను.

చూచుటకు ఎంత ప్రతికూలముగ దోచినను, ఈ భూమి సోపానక్రమమున (మెట్టుమెట్టుగ)నొక సామౌ త్రారవిశేషమునకై సిద్ధపఱచుకొనునడై యుండవచ్చును. నాగరికతలో మార్పు వచ్చియున్నది, ప్రకృతిముందును మార్పే. అది మనకు స్పష్టముగ గనబడకపోయిన, దానికి కారణమిది; మనము బాహ్యాదృష్టితో జూచుచున్నాము. జడము తత్కప్పములును ఇంతవఱకు తీవ్రముగను

## **ප** ාා ය න ුුු දු ර ಣ නාා

సంపూర్ణముగను విచారితములు కాలేదు. అట్లయినను, ఆంతరముగ నొక యభివృద్ధి (అయియే) వచ్చియున్నది; అంతః ప్రజ్ఞయందు జ్యోతియొక్క అవతరణములు జరిగి యున్నవి. కాని, జడమునందు సామౌత్కారవీషయమై దేనిం జెప్పటయు కష్టము; వలన నచ్చట ఇంతకు మునుపు వీమి జరిగియుండవచ్చునో మనము యథార్థ ముగ నెఱుగము.

చిరంతన భూతకాలమందు గొప్పనాగరికతలు సుందరములైనవి ఉండియున్నవి. భాతికము గమన నాగరి కతయంత వృద్ధిశెంది యుండబోలును. ఒకస్థితిలోనుండి మాచినయొడల అత్యంతాధునికమయిన సభ్యత (సంస్కారము, వ్యుత్పన్నత) అతి ప్రాచీనసభ్యతల పునరావృత్తియే యని దోచును, కాని యొచ్చటను అభివృద్ధియే కాలేదని యొవడును అనలేడు. ఒక అంతరభివృద్ధియేని సాధితమయి యున్నది; పరతరమైతన్యమునకేసి ప్రబోధకై వలసిన పక్వస్థితి ఎక్కువగ భాతికమైన జడభాగములయందు జనించియున్నది. ఒకదానినే మరలమరల చేయవలసిన దవశ్యమునది; వలన, చేయబడిన ప్రయత్నము చాలి

### శ్రీ మాతృవాకుండాలు

నంతవఱకు చేయబడలేదు. ఒకొ్రక్ల తడవయు య థోప్టుముగ కర్తవ్యముయొక్ల రీతిని సమీపించు చున్నది. ఒక ప్రయోగమును తిరిగితిరిగి అభ్యసించినపుడు ఓకదానినే యొప్పడును ఆవృత్తిచేయునట్లు తోచును, కాని మొత్తముగా కూడిన ఫలితము ఒక అమోఘమైన మార్పు.

బారబాటు వమన, ఈ విషయములను మానవ ప్రజ్ఞాపరిమాణానుసారముగ చూచుట; వీలనగా, అట్లు చూడబడు, నీయగాధ విళాలములైన గతివిశేషములు వివరించుటకు అశక్యములుగ దోచును. మితమైన మనో మయబుడ్ధిచేత వానిం దెలిసికొనుటకో వివరించుటకో ప్రయత్నించుట అపాయకరము. ఈ కారణమువల్లనే పదార్థరహస్యమును ప్రకాశపఱచుట తత్త్వశాస్త్రమునకు అశక్యమయ్యె; వీలన, నది మానవమనస్సుయొక్క పరి మాణమునకు తగినట్లు జగత్తును యోజించుటకు బూనెను.

'' మనలా సౌందఱకు ఫూర్వజన్న స్పృతి కలదు ?''

అందటివద్దను ప్రజ్ఞయం దొకభాగమునందు, ఒక స్తృతి (జ్ఞాపకశ \_క్త్రీయున్నది. కానీ యిది ఒక అపాయకర

## ಆಯು ದವ ಪ್ರಕರಣಮು

మైన విషయము ; వీలన, మానవమానసము విచ్చిత్రకథ యండు అనురాగము గలది. పునర్జన్న యాధార్డ్యముం గుంటించి కొంత దెలిసికొన్నతోడనే, అది దానింజుట్టి సుందరమైన కథలను కర్పించగోరును. ఈ లోకము ఎట్లు నిర్తితమయినది, ఇది ఖావియం దెట్లు నడచును, ఎట్లు ఎచ్చట నీవు పూర్వము ఫుట్టితివి, ఇక పై నీభావి యెట్ల గును, నీవు జీవించి గతించిన జన్నలు, ఇకౖపై రాగల జన్నలు—పీని నన్నింటిని గూర్పి యద్భుతకథల ననేకులు నీకు చెప్పుదురు. డీనికంతటికిని అధ్యాత్ర్మజీవితముతో నేసంబంధము లేదు. నిజమైన పూర్వజన్మస్తృతి సమ**గ్ర** జ్ఞానమం దొక భాగమే; అది యిటువంటి కాల్పనిక భావనల వలన లభించడు. అది ఒక ప్రక్ట విషయజ్ఞానముగ నున్నది, కాని మఱియొక్కుక్క పురుషగతమైన అంత రనుభవము మై నాథారపడియున్నది, (కావున) ఇచ్చటలేనిదానిని గని పెట్టుటకును, ఉన్న దానిని వికారపఱచుటకును, మిథ్యా నిర్వాణమునకును సంభవమున్నది. ఈవిషయముల సత్య మును బొందుటైక ఆనుభవించెడి నీప్రజ్ఞ నిర్భలముగను, ప్రసన్న ముగను, మనఃప్రాణ చర్చలనుండి విము\_క్తమయ్య

### శ్రీ మాతృవాకుు అు

నుండవలెను, నీ స్వాభిప్రాయ సంవేదనములనుండియు విడుదల నొందవలెను, స్వమార్గానుసారముగ వివరణ వ్యాఖ్యలజేయు మనస్సుయొక్క అలవాటునుండియు విమోచన మొందవలెను. ఒక పూర్వజన్నానుభవము యాథార్థముగ నుండవచ్చును, కాని నీవు చూచినదానికిని దానిం గురించి నీయొక్క మనస్సుచేయు వివరణకును లేక కల్పనకును అగాధమైన యంతర మున్నది. నీవు మానవ సంవేదనముల దాటి మైకిపోయి మనస్సుకు వెనుకను బోవ గల్లునవుడే సత్యమును అందగలవు.

# ఆ ఆ వ ప్రకరణము

" కొందఱు మనుజులు భూతముల (పేశాచముల)పలె గన బడుచున్నారు. వారి స్వరూప మేమి? ఏల ఆ ట్లున్నారు?"

వారు మానవులు కారు. ఉన్నది, కనబడునది మానవరూపము మాత్రమే. వారు మన భౌతికలోకము నకు అనంతర మున్నలోకమునుండి, మనము ప్రాణలోక మని చెప్ప కట్యలోనుండి, ఇచ్చటి శరీరములం బ్రవే శించు సత్త్వవి శేషములు. ఆలోకము కామప్రేరణ రాగో ద్రేక భూయిస్టుంబైనది, లో భహింసా కైత వాది నకల విధాజ్ఞాన ప్రవృత్తులు కలది; అయినను, నకల క్రియా తంత్రములును, నకల ప్రాణపీర్యములును, నకల శక్తులును అచ్చట గలవు. ఈలోకపు సత్త్వములకు స్వాభా వికముగానే ఈ జడలోకముపై చిత్రమైన పట్టుగలిగి దుష్టు చేష్టం బ్రయోగించుట వీలగును. వానిలో కొన్ని ఈ భూమికట్యకు సమాపమున నున్న ప్రాణావరణమందు,

### శ్రీ మా కృ వా కుడ్రాలు

మనుజుని మరణాంతమున పట్టుదలతో విలంబించుచున్న ప్రేత శేషములనుండి రూ పెత్తుకొనును. శరీర నాశము నకు తర్వాతగూడ మనుజుని ఈషణలు, బుభుక్షులును (ఆకరి, భో గేచ్ఛ) ఇంకను నక్కడ చేలుచు, రూపముతో నుండును; తేఱుచుగ అవి తమ్హు నావిష్కరించుటకును తృ ప్రిపటచుకొనుటకును చాలితము లగుచున్నవి; అందు లకు ఫలితేమే ప్రాణలోకపు ఈజంతువుల జన్నము. అయి నను, ఇవి అల్పస\_త్త్వములు ; ఇవి పీడాకర**ము**లుగ నుండు టకు శ క్రములైనను, వానితో వ్యవహరించుట యసా ధ్యము కాదు. మఱీకొన్ని కలవు, అవి చాల నపాయకర ములు; అవి ఇంతవఱకు మనుజరూపమున నుండియుండ లేదు; భూమియందు మనుజదేహమందు జనించియుండ లేదు. ఏలన, చాల తరుచుగ సీవిధమున జననముం బడ యుట కొప్పకొనవు ; కారణ మే మన, అది జడమునకు దాస్య మగుట; అందువలన తమలోక ముననుండియే ,ప్రబ లముగను దౌష్ట్యముతోను భూమియందరి స్రాణులపై నధికారమును సలుప గోరును. అవి భూమియందు బుట్టుట కిచ్ఛగించక పోయినను, భౌతిక ప్రకృతియొక్క బంధము

## ප ප ෙ ක් හු දි රි ශ නා

లేకుండ దానితో సంపర్ధమును మాత్రమును ఇచ్ఛగిం చును. వాని పద్ధతి యిది: మొదట అవి తమ ప్రభావ మును మనుజానిపై వేయబూనును, తర్వాత మెల్లగ వాని వాతావరణముం బ్రవేశించి, తుదకు యథార్థమైన మానవజీవుని వానిమూ\_ర్థిత్వమును త్రోసివేసి, వా**ని**పై సంపూర్ణ స్వామ్యముం బొందును. ఈ జంతువులు మనుజ దేహము నాక్రమించియున్నప్పడు వానికి మనుజరూప ముండవచ్చును గాని, ఒక మనుజస్వభావ ముండదు. మానవస్త్వముల ప్రాణశ్ క్రిని ఆకర్షించుట వాని యల వాటు; అవి ఎచ్చట సాధ్య మగునో అచ్చట ప్రాణశ\_క్రి నాక్రమించి పట్టుకొని ఆహారముగ జేసికొనును. నీ వాతా వరణమునకు అవి వచ్చునౌడల నీవు తెటాలున నీరుత్సా హండవై నిస్పత్త్వుడవగుట నీ కనుభవ మగును. వాని సమీాపమున కొంత కాల ముండినను నీవు జబ్బుబడౌదవు; వానిలో నొకదానితో వసించుదువేని, అది నిన్ను చంప వచ్చును.

<sup>&#</sup>x27;' ఆవి చుట్టుప్రక్కకు వచ్చివేసిన, వానిని ఆటనుండి ఒకడు ఎట్లు తొలంచ నగును?''

ఈ స్త్యాములయందు శరీర పెత్తుకొన్న స్రాణ శ\_క్షి చాల భౌతిక తరగతిని జేరినది, కావున **ొ**ంత దూరేపు యది వీర్యముగలదిగ నుండును. సాధారణ ముగ, నీవు వానితో నొకయింట వసించక, వాని సాంగత్యమం దుండకపోయిన, వానిచేష్టకు లోబడవు కాని, వానితో వ్యవహారమునకు గాని సంబంధమునకు గాని ఒక కుల్యను (కాలువను) ఏర్పఱచుదువేని– ఉదా హారణముగ, పత్రమూలమున- ఆశ్ క్తులకును నీకును పర స్పరము వ్యవహారమేర్పడి చాల దూరమునుండి కూడ వాని తంత్రమునకును నీవు లోబడుట కవకాశ మేర్పడును. నీకు గు\_ప్తవిద్యాజ్ఞానము సామర్థ్యము నుండి నీవు కవచము ెవేసికొని **ని**న్ను రత్మీంచుకొనుటకు నేర్చుకొనియుండిన దప్ప, ఈ స\_త్త్వములతో సర్వసంబంధమును ఛేదించి వాని తో నే వ్యవహారము లేకుండ నుండుటయే వీనివిషయ మున అత్యూ త్తమ వివేకి పద్ధతి; (ఆ జ్ఞానము సామర్థ్యమును ఉన్నను) వానితో చరించుట యొప్పడు నపాయకరము. **ొందరు తలచునట్లు వీనిని మార్చుటకు ఆశోపడు**ట ఒక వృథాభ్రాంతి; వీలన వానికి మార్పుజెంద నిచ్ఛలేదు.

### ಆ ಈ ವರು ಕರಣಮು

స్ట్ నమార్పు జరుగనిచ్చుటకును వాని కుడ్దేళము లేదు. ఆ మార్గమున (చేయు) ప్రయత్నమంతయు వ్యర్థము.

ఈ స్త్ర్వములు మనుజళరీరమం దున్నప్పడు నిజ ముగ (తా మెవరని) తమ స్వరూప మిటువంటిదని తరు చుగ ఎఱుగవు. కొన్ని వేళలో తాము సామాన్యరీతిగ మానుషములు కావు, అని అస్పష్టమైన వేదనము వీని కుండును. కాని కొన్ని చాల యెఱుకతో నున్నవి; తాము మానుష్యకమునకు జేరినవి కావు అని ఎఱిగి యుండుటమాత్రము కాదు, తమస్వరూప మిట్టిది అని యొఱీగి, ఆ జ్ఞానానుసారముగ నాచరించి విచారపూర్వక ముగ తమలక్యుసిద్ధికై పోవును. ప్రాణలో కస్త్వములు స్వభావముచేతనే శ\_క్రిగలవి. ఆశ\_క్రితో జ్ఞానమును గూడునపుడు అవి ద్విగుణముగ నపాయకరము లగును. ఈ ప్రాణులతో జేయదగిన దోదియు లేదు. వానిని పిసికి పిండి జేసి నాళము జేయుటకు సామర్థ్య ముండిన దప్ప, వానితో వ్యవహారమును వదలవలెను. బలాత్కారముగ వానితో సంగమ మేర్పడినచో, అవి ప్రమోంగింప దగు మాయమువిషయమై జాగరూకుడవై యుండుము.

### శ్రీ మా తృ వా క్కు లు

ఈ ప్రాణమయ స\_త్త్వములు, భౌతిక కళ్యుయం దావిర్భ వించునపుడు (అన్య) మనస్సును స్వవళము గావించుకొను ళ\_కి గల్లియుండును; వీలన, వాని ప్రజ్ఞకు ముఖ్యస్థానము (కేంద్రము) ప్రాణలోకమునం దుండెడిది, ఈ జడలోక మునందు కాదు. మానపడీవులు తమభౌతిక ప్రజ్ఞ (స్థూల జ్ఞానము) యందు ఆవృత్ములై ఖర్వితులైయున్నట్లు, అవి యుండ లేవు.

'' ఈ ప్రాణులు అధ్యాత్ర్మజీవితమున కేసి యసాధారణాకర్వ ణ చేత లాగబడుచున్నవి యనుట నిజము కాదా?''

అవును. వీలన, తా మీ భూమికి జేరినవి కావనియు పే తెచ్చటనుండియో వచ్చినవనియు వానికి పేదన ముం డును; తమకు శక్తులు గలవనియు, వానిలో నర్ధము నష్ట మైనదనియు నెఱిగి యవి వానిని (ఆ నష్టళ క్తులను) మరల సంపాదించుటకు నుత్సుకములై యుండును. కావున, నవి యొప్పడైన నదృశ్య ప్రపంచపు జ్ఞానమును కొంత నియ్య గల వాని నెవనినైన చూచినయొడల, వానికడకు పేగ ముగ నేగును. కాని అవి ప్రాణప్రపంచమును అధ్యాత్త ప్రపంచ మని పొరబాటుపడి తమ పరిశ్రమలయందు

## ප සා නැ ු රි රි කෙ නා

ప్రాణమయ లక్ష్యుముల ననుసరించును గాని ఆధ్యాత్త్మిక లడ్య్మ్ముల ననుసరించవు. లేక పోయిన, నొకవేళ నవి యాలోచనపూర్వకముగ నథ్యాత్ర్మభావమును భ్రంశ మొందించి (చెడగొట్టి) తమ స్వభావపు రూపునందు ఆథ్యాత్ర్తి కాభాసము నొక్కటిని నిర్పించ బూనును. ఆట్ల యినను గూడ, అది, అధ్యాత్ర్మజీవితమునకు తమపద్ధతి ప్రకారము అవి యాచరించు ప్రణతియే, వానిస్వదోష ్ళప్రమార్థనే మే యగును. అదియు గాక వానిని నిర్బంధ పెట్టు నొకవిధ యాకర్షణము కూడ కలదు. అవి దైవ శాసనమునకు విరుద్ధముగ కలహించినవి, అట్లు అభ్నిద్స్ హ ము జేసినను— ఒక వేళ ఆ.ద్రోహము జేసిన కారణము వల్ల నే—ౖదైవ సాన్నిధ్యమునకు ఎట్లో కట్టుపడినట్లు ఎటిగి దానిచేత బలవ త్రైరముగ నాకృష్ణము లగును.

ఈ ప్రకారముగ నే, ఇవి భూలోకమం దథ్యాత్త్వజీ వనమును సాక్షాత్కరించుటైకై యున్న వారలను నొకరి తో నొకరిని సంబంధింప జేయుటకు కొన్ని సమయములలో నుపకరణములుగ నుపయు\_క్తము లగుచున్న వనుటను నీవు కనుగొనవచ్చును. అవి నిర్బంధమువల్ల నే కాని ఉద్దేశ

### క్రీ మా తృవా కుండ్రాలు

పూర్వకముగ ని ట్లుపయోగ పడవు. ఇది ఆవి యొనర్చు నొకవిధమైన నిష్కృతి, పరిహారము. అవి అవతరించు జ్యోతిర్మారమును అనుభవించెడివి. తాము మాఱవ లెను, లేదా, నాళము కావలెను. దై పేచ్ఛను శరణుజూచ్చి మహావిధానమందు భాగమెత్తు గొనవలెను, లేదా, ప్రజ్ఞా ళూన్వతయందు మునిగిపోయి, అంతరించవలయును. ఇట్లు రెంటిలో నొకదానిని నిశ్చితముగ గోరవలసిన కాలము వచ్చినది, లేక,వచ్చుచున్న దని అవి యొఱుగును. ఒక సత్యా న్వేషితో సంపర్ఛము ఆటువంటి సత్త్వము మాఱుటకు సందర్భము నొసంగును. అంతయు ఆస్త్వ్యము, సందర్భము నుపయోగించుకొను రీతి న్నాశ్కయించి యున్నది. యుక్రముగ నుపయోగించుకొన్నచో, ప్రాణ మయ ప్రాణులు ఏవ స్తువునుండి సృష్టములో ఆ యనృ తాంధకార దుఃఖమయము నుండి విమోచన మొంది యవి పునర్ల న్నమును (సాధు) జీవితమునుం బొందుటకు మార్ల మేర్పడును.

" ధనబలముపై సీసత్త్వముల కెక్కువ వశముండ లేదా?" ఉన్నది. ధనబల మిపుడు ప్రాణలోకపు సత్త్వముల యొక్కయు శక్తులయొక్కయు హాస్త్రగతముగనో, లేక

## ಆ ಈ ವ ಕ್ರ ಕ ರಣ ಮು

తత్ప్రభావాక్రైన్లముగనో యున్నది. ఈ యధికారము వల్ల నే, పరమార్థవిషయమై ఎక్కువ ధన ముపయ్కక్త మగుటను నీవెప్పడును గానవు. ఎప్పడును ఆది అపథము నకు బోవును. ఏలన, నది శత్రుశక్తుల పాల్పడి భూలోక ముమై తమ పిడిపట్టు పెట్టుటకు ఒక ముఖ్యోపాయముగ నున్నది. ధనబలముమై విపడ్శక్తులకు గల యధికారము బలవత్రరమై పరివూర్ణమై చక్కగ వ్యవస్థం బొందియున్నది, కావున నీదిట్టమైన సంవిధానమునుండి దేనిని గ్రహించు టయు అతికప్రమైన కార్యము. ఒక్కొక్కాప్సారియు ఇప్పడు తద్ద డ్వక్సలై యున్న వారలనుండి స్వల్పధనముం దీయుటకు ప్రయత్నించునపుడు, ఒక ఘోరయుడ్ధము జరుపవలసి యున్నది.

అట్లయినను, ధనముపై నధికారముగల విరుద్ధ శ క్రులపై నెచ్చటనైన గలుగు లకుణియమైన యొక జయము తక్కినయితర స్థానములందును ఏకకాలమున స్వయంప్రే రితముగ జయమును సాధ్యముం గావించును. అవి యొకచోట లోబడునేని, ఇప్పడు పరమార్థవిష యమై ధనమియ్య లేము అని తలచువార లందఱకును

### శ్రీ మా కృవా క్కు లు

ఇయ్యవలెనని తీవ్రమైన గొప్పకోరిక పుట్టును, ప్రాణశ్ క్తులచేతబడి యుపకరణములుగను నించుమించుగ బొమ్షల వలెను ఉన్న యాధనికులకు వ్యయముచేయుటయందు విసుగున్నదని కాదు. జీవితమందలి యిచ్ఛలును ప్రైరణ లును సంబంధించకున్న ఫుడు మాత్ర మె (జీవితభో గేచ్ఛా డుల సంబంధము లేని విషయములలో) వారికి లో భము కలదు, జాగరూకమై యుండును, కాని వారు తమది యని యనుకొను నిచ్ఛావిశేషమును పూర్తి జేసికొనుటయందు వయాలో చన లేక వ్యయము జేసెదరు; తమపాఖ్యమం దును ధనలాభములందును ఇతరులను భా**గహ**రులనుగా జేసికొనుటకు వారలను అపేటించినమ్మాత్రమున తమ ధనమునిచ్చుట వారికి కప్టుముగ గనపడును. ధనమును వళ్ పఱచుకొనుచుండు ప్రాణలో కళ్ళుప్రాణమయ్) శ్రక్తి ఒక పెద్ద లో హళ్ళ పెట్టలో ధనమునుంచి గట్టిగ మూసీ కాపాడు రమ్మని బోలినది. దాని పిడిపట్టుకు లోబడినవారిని ధన మియ్య నడుగునప్పడంతయు, ఒక్కొక్కతడవయు, వారు కొంతైన సంచిని విప్ప గొప్పకొనుటకుమునుపు చాల జాగ్రత్తో సకలవిధ ప్రశ్నలను వేయుదురు. కాని వారి

### ಆ ಈ ವ ಕ್ರ ಕ ರ ಣ ಮು

యొడ నొకజీవితళు (భోగేచ్ఛా) ప్రేరణ యుదయించి నచి (ధన) రైత్రకుడు ధనసంచయమను విప్పటకు సం తోవపడును; ధనముగూడ య థేష్ట్రముగ బ్రవహించును. వాడు లొంగు జీవితపు యిచ్ఛలు సాధారణముగ సంభో గార్థప్రేరణలకు సంబంధించినవి; కాని తరుచు**గ** క<u>్ర</u>ి, మదింపు, భోజనేచ్ఛ, జీవితమునకు సంబంధించిన యామట్ట మునందుగల యితరకామనలు—మీనికి వీదిగనున్నను లో బడును. ఈవర్గమునకు దేనినిగుతించియు వాడు చక్కగ ప్రశ్నించి పరిశీలించి, గతిలేకుండ నొప్పకొని, తుదకు సాహాయ్య మియ్య సమ్తతించడు. ప్రాణమయ సత్త్ క్షముల కెవరు దాసులుగనున్నారో, వారికి సత్యము జ్యోతి ఆధ్యా త్త్మికసిద్ధి, వీనిపై నున్న ఇచ్ఛ-వారిని స్పృశించినను-ఆర్థే చ్ఛకు తుల్యము కాజాలదు. చైవముకొఱకు వారివద్దనుండి ధనమును జయించుట వారివద్దనుండి పిళాచమును బోరాడి తఱుమగొట్టుటయే అని యర్థము. ఏ ప్రాణమయ సత్త్వ మును వారు నేవించుచున్నారో, మొట్టమొదట దానిని నీవు జయించవలౌను, లేక మార్చవలెను, ఆది సులభకా ర్యము కాడు. ప్రాణమయ సత్త్వముల యధినులైన మను

### 🐧 మా తృ వా కుండ్రాలు

ష్యులు సుఖమైన జీవితమునువదలి మాఱీపోయి, భోగా నుభవములను ద్యజించి, అత్యంత విర\_క్రితో నుండ వచ్చును; అట్లయ్యును, ఎల్లప్పడును వలె దౌర్జన్యము తోనే నిలువనగును, ఆమార్పు చేత పూర్వముకంటె యధములుగా నుండవచ్చును.

"ఒక పురుషుడు (మనిషి) మఱియొకనిపైతన ఇచ్ఛా(సంకల్ప) బలము నెండులకు ప్రయో-గించ నగుచున్నది?"

బకడు తన యీ చాస్త్రబలమును మట్కొకనిపై ప్రయోగించ ననుమతిం బొందియున్నాడని కాడు; మటి యేమన, విశ్వగతమైన యీ చాస్త్రబల మొక్కటి యున్న దీ; ఎవరికి ఈశ్ర్తిని ఎక్కువగనో తక్కువగనో యావిష్క్ర రించుటకు వీలగునో వారికి బలీయముగ నీ యీ చాస్త్రబల మున్నట్లు కనబడును. అది ప్రాణశ్ర్తి, తేజన్సు విద్యు చ్ఫ్రక్తి లేక ప్రకృతియందుగల యితరశ్ర్తివిశేషమువలె నున్నది. ఈ శ్ర్తిని వెల్లడించుటకు గొందటు చక్కని ప్రణాళీకలుగ (కాలువలు) లేక ఉపకరణములుగ నున్నారు; ఇతరులు బలహీనలైన ప్రణాళీకలుగ నున్నారు. ఇచ్చట ధర్తాధర్తవిషయము కాడు, ప్రశ్న. ఇది ప్రకృతి

### ಆ ಈ ವರ್ಷಕರಣಮು

యందరి భూతార్థము (యథార్ధవృత్తము), మహాలీల యొక్క యొక నియతి.

"ప్రాణమయ స్త్వములను వానిరాజ్యమందే యొకడు కలయ నగునా?"

ప్రాణమయస్త్ర్వములు "అతిభాతిక" లోకము నందు చరించును (భౌతిక మీగా భూలోకము, దీని నత్నిక్త మించి దీనికి పైనున్న దానిని అతిభౌతిక మనెదము). అచ్చట మానవస్త్వ్యములు పోవ సంభవించినయొడల, అసహాయముగ రక్ణెలేకు౦డ సముదృమున౦బడి నట్లగును. మానవస్త్వ్యము భౌతికళరీరమునందు సుఖ ముగ సురత్మీతముగ నుండును; మానవునకు రశ్లు అతని ళోరీరము. కొందఱున్నారు, వారికి తమ శరీరముల్పై నత్యంత తిరస్కారము, మరణానంతరము అవిలేకుండ సర్వమును సుఖముగను చక్కగను ఉండునని వారెంచె దరు. కాని, వా స్థవముగ శరీరమే నీకు దుర్లము, నీ శర ణము. నీ వందుండగ శత్రులోకపుశక్తులు నిన్ను సామౌ త్తుగ పట్టుకొనుటకు కష్టపడును. దుఃస్వప్న ములన నెవ్వి? \*

<sup>\*</sup> నిర్మలో గుండెపై నేదియో కూర్చుండి భారము పేయు నట్లు ఆమళవ మగుట ; దీనిని ఒక భూత మందురు.

### శ్రీ మా తృవా క్కు లు

ఆవి ప్రాణలోకమున నీయొక్క ఆవస్కందములు (ఆనగా, తటాలున శత్రుమధ్య ప్రవేశించుట). ఒక దుఃస్వప్ప గ్రహ మున నున్న ఫుడు మొదట నీ వేమిశేయ బ్రయత్నించె దవు ? వేగముగ వచ్చి శరీరముసబడి నీ సాధారణ స్థ్లూల (భౌతిక) ప్రజ్ఞ యందు కుదురుకొనెదవు. మఱీయు, ప్రాణ మయశ్ క్తుల లోకమున నీ వాగంతుకుడవు. అది యొక దిక్కు దివాణము లేని సముద్రము; అందు దిగ్దర్శన సాధ నము లేదు, చుక్కాను లేదు. ఎట్లు పోవుటయోం ఎద్పటికి పోవుటయోం నీ వెఱుగవు, ఒక్కొక్రయడుగునను కర్త వ్యమునకు విపరీతముగనే యాచరించెదవు. నీవు ఈ లోకమున నేప్రదేశమునైన బ్రవేశించినతోడనే, అచ్చటి సత్త్వములు నిన్ను చుట్రి యావరించుకొని నీయం దున్న దానినంతయు నపహరించి, సాధ్యమైనంత గ్రహించి నిన్ను అన్నముగను ఆమిషముగను జేసికొనగోరును. నీలోపల దృఢమైన ప్రకాశమును శ\_క్తియు నుండి బయట ప్రస రించకబోవునేని, శీతలము నిరానందము నగు వాతావర ణమునుండి రత్మించుటకు కవచము లేని వానివలె, నీవు శరీరములేకుండ నట చరించుదువు, గు ప్రమైయుండుటకు

## ಆ ಈ ಏ ಕೃ ಕ ರ ಣ ಮು

గృహములేదు, నిన్ను కప్పటకు చర్చముకూడ లేకుండ, నరములు అనావృతముగ సేమియు లేకుండ గల్లును. కొండ అున్నారు, వారు "ఈ దేహమం దెంత యసుఖు డసై యున్నాను " అని చెప్పి తప్పించుకొనుటకు మరణ ముపాయమని తలచెదరు. కాని చచ్చినతరువాత ప్రాణ మయములైన ఇవియే చుట్టనున్నవి, ఈ జీవితమునందు దుఃఖాహేతువుగ నుండెడి యా శక్తులవద్దనుండి నీ కపాయము కలదు. దేహనాశము నిన్ను ప్రాణలో కఫు బయటి ప్రదేశములం జూర నిర్బంధించును; మఱి నీకు వీరమ్యం లేదు, రశ్ణార్థము మరలవచ్చి దూరుటకు భాతిక దేహములేదు.

ఇచ్చట భూమియందే, దేహమునందే, \_ స్ట్రీఫ్ర్ట్ సంస్టూర్ల జ్ఞానమును సంపాదించి, నిండుగ పూర్ణ ముగ శ్రక్తి నుపయోగించ నేర్పుకొనవలెను. నీవు అట్లు నేర్పుకొని నప్పుడే ఎల్ల లో కములయందును బొత్తిగ నిశ్శంకముగ నిచ్ఛానుసారముగ చరించవచ్చును. స్వల్పభయముగూడ బెట్టుకొనగూడని వాడవై — ఉదాహరణముగ అత్యంత దుఃస్వప్న ముల మధ్యగూడ నిశ్చలుడవై నిలువగలుగు

### శ్రీ మాతృవాక్కు లు

నప్పడే—నీవు "నే నివుడు ప్రాణలో కమునకు బోగలను" ఆని చెప్పదగును: అనగా, ప్రాణమయ స్వభావముం జేరిన ఇచ్ఛాప్రేరణలపై సంపూర్ణాధిపత్యము గలుగునవుడు నీకు రాగల జ్ఞానమును శ\_క్తిని సంపాదించుకొనుట యని యర్థము. వీదేది అంధకారవు సత్త్వములను రప్పించనో, రేదా, అవి నిన్ను శాసించనిచ్చునో, దాని నన్నింటిని బొత్తిగ వదలి తద్బంధము లేకుండ నీవుండ వలెను; నీవు బంధళూన్యుడపై యుండపేని, జాగ్తత్త!

సంగములు, కామనలు, ప్రేరణలు, అభిమతములు, ఉండగూడవు; సంపూర్ణనమత, మార్పులేని కాంతి, దైవ రశ్యం దనన్యళ్రద్ధ, పీనితో నీవు సురశీతుడవు, పీనిని విడిచి, నీవు ఆపాయమున నున్నావు. ఎంతవఱకు నీవు సురశీతుడవు కావో, అంతవఱకు తల్లి తెక్కలయందు శరణముంబొండు కోడిపిల్లలనలే నీ వాచరించుట చాల మంచిది.

'' భౌతిక దేహము ఎట్లు రశ్రణముగ నాచరించును?''

భాతిక దేహమందలి (యేస్థూలతను) దేనిని దోష ముగ వాడెదమో, ఆస్థూలత్వము చేతనే అది రడ్డగ నాచరించును. అది మందము, చేతన లేనిది (గ్రహణశూన్య

# ಆ ಈ ವೃಶ್ರಣ ಮು

మైనది), దిట్టమైనది, ఘనమైనది, కఠినమైనది. దృఢమైన ఘనమైన గోడలతోనున్న నొకకోటను బోలినది. ప్రాణ లోకము దృతమైనది, అచ్చట వస్తువులు చరించుచు నొకటితోనొకటి మిశ్రీతమై యాథేప్రముగ వినిమయ మొనర్చుకొనును.

ఎల్ల ప్పడును నిలువక వీచుచు నొకటితో నొకటి కూడి, మాతి మిళ్ళమై పోవు సముద్రతరంగములవంటిది అది. లోపలనుండి బలవ త్రరమైన తేజమును శ క్రిని ఎదు దగ నుంచగల్లిన వాడమై నతప్ప, ప్రాణలో కముయొక్క యా దు తఖావమున కెదుట నీవు రమోహీ నుడవగుదువు అట్లు కాక పోయిన, నది నీలో పల బ్ర వేశించును, దానీ దండయా త్రావ ర్వము నడ్డిగించుట కేదియు నుండదు. కాని, దేహము మధ్య ప్రవేశించి ప్రాణలో కమునుండి నిన్ను వేఱుపఱచి తచ్ఛక్తులప్రవాహమునకు ఒక ఆన కట్టగ నున్నది.

'' ప్రాణాణాకము అంత దృతముగ నున్నయొడల, అచ్చటి యాకృతులకు వ్యక్తిత్వ ముండునా?"

్య క్రిక్వమున్నది; కాని ఆయాకృతులు అంత స్థిరములుగను, కఠినములుగను దేహవంతుల కున్నట్లు

#### ్శ్రీ మాతృవాకుండ్రాలు

ఉండవు. వ్య\_క్డిత్వ మనగా నమ్యము కాని ఘనత్వ (కఠో రత్వుమని యర్థము కాదు. ఒకతాతికి చాలకఠినమైన రూప మున్నది, మనకు తెలెసివవానిలో నత్యంతకఠినమైనది అది, కాని యండు వ్యక్తిత్వము అభావప్రాయము. పది లేక పండ్రైండు తాళ్లను దీసికొనుము, వానిని వివేచనపటచి భేద మెఱుగుటకు నీవు చాల గమనించవలసియుండును. కాని ప్రాణలోకళ్ళు స్త్ర్వములను మొదటజూచునళుడే ఓనిదానికం ెల మఱియొకటి భిన్నమని గు రై**లు**గవచ్చును. ఆకృతి యొట్లు నిర్తితమయియున్నదో, ఏ వాతావరణ ముతో నేతెంచునో, ఏ ్ప్రకారమున చరించునో, ఖాషిం చునో, నడచుకొనునో, పీనింబట్టి వానిని ప్రత్యేక ముగ దెలిసికొనవచ్చును. మనుష్యులకు సంతోషరోషా దులయందు తదనుగుణముగ రూప**ము ఎట్లు మా**ర్పు జెందునో అట్లే యీస్త్వములును తమ యవస్థావిశే పానుసారముగ మార్పుజెందును, కాని యీ మార్పు ప్రాణలో కమందు చాలతీవ్రముగ నుండును. కేవలము ఆకృత్యిక్కదర్శనము మాఱుటమాత్రము కాదు, లక్షుణ ముల నివేశముకూడ మాఱును.

# ఏడ్ వప్రకరణము

'' సంకల్పము (ధీప్పత్తి) నకుగల బలము యొక్క స్వహిప మెటువంటిది? ఎంతవఱకు ఎట్లు నాడ్రపంచమును నేను సృజించు కొనెదను?''

బుద్ధనమయ బోధనల ప్రకారము, ప్రతిమనిషియు తనకు ప్రత్యేకమయిన ప్రపంచమున జీవించుచు చరించు చున్నాడు. అది యింగొకడు వసించు ప్రపంచమునకు సంబంధపడక స్వతం త్రమై యున్న ఓ; ఈ వేఱు వేఱు ప్రపంచ ములకు ఒకవిధమైన సమరసత్వము, అనగా, సంవాదము సృష్ట్రమైనప్పుడే వానికి అన్యోన్య ప్రవేశము కలిగి మనుష్యు లొకరితో నొకరు కలసి ఒకరినొకరు తెలిసికొందురు. ఇది మనస్సువిషయమున నిజమే; ఏలన ప్రతివాడును తనకు ప్రత్యేకముగనున్న మానసప్రపంచమున జరించును. ఆది వాని ధీవృత్తులచేతనే నిర్మితమైనది. ఇది నీజము; కావు ననే ఒకవిషయము నెవరైన చెప్పినయొడల దానిని ఒకొం

#### శ్రీ మాతృవాక్కు లు

క్కడును వేఱుపేఱువిధమున తెలిసికొనును; వీలన, వాడు తనతలలో నువ్వదానిని ఎఱుగుచున్నాడేకాని చెప్పబడిన దానిని ఎఱుగడు. కాని, యీసత్యము మానస కక్యుయొక్క వ్యాపారమును జేరినది, అచ్చటనే ఇది (ఈ సత్యము) సంగతము, సరిపడును.

మానసము క్రియనును రచనకును కరణము కాని జ్ఞానమునకు గాదు; ప్రతిశ్రణమును ఆది రూపమును గర్పిం చుచున్నది. సంకల్పములకు రూపములు గలవు (సంకల్ప ములే, రూపములు). సంకల్పక నిరపేడ్డముగ ఒక్కొక్క సంకల్పమునకును ప్రత్యేకజీవితము కలదు. సంకల్పకుని వద్దనుండి సంకల్పములు ప్రపంచమునకు బోయి వ్రప్రాయా జనమునకై తా మున్నవో దానిని సాధించుటకై యట చరించును. నీవు ఎననింగుతించియైన జింతించునఫుడు నీ మనోవృత్తి రూపెత్తుకొని వానిం గనిపెట్ట్ల బోవును. సీ తలంపు దానివెనుకనుండు సంకల్పబలముతో గొంత కూడి యుండు నేని, నీవద్దనుండి బయలు దేరిన సంకల్పరూపము స్వార్థసిద్ధిం గాంచుటకు ప్రయత్నించును. ఉదాహరణముగ జెప్పెదము: నీకు ఒకమనిషి రావలెనని తీవ్రమైనకోరిక

# ఏడక భ కరణము

యున్నది, ప్రాణప్రేరణయగు నీకోర్కెతో నొకబలమైన భావన నీవు కల్పించిన మానసరూపమునకు తోడుపడియు న్నది; "వాడు వచ్చెనేని, అది యిట్లుండును, అట్లుండును" అని నీవు భావింతువు. కొంతకాలమైన తర్వాత ఆ భావ మునే నీవు వదలెదవు, కాని నీవు దానిని మఱచిపోయిన పిదపగూడ ఆ నీసంకల్పము ఉండుచు నున్నదని నీ వెఱు గవు. ఏలన, స్టిపై నాథారపడకయే (స్వతం త్ర్మముగ) అది యున్నది, క్రియయం దున్నది, దాని కార్యమునుండి దానింద్రిప్పి లేచ్చుటకు గొప్పసామర్థ్యము కావలయును. **ఏ**మనిష్ని అది స్పృశించినద**ో** వానివాతావరణమున బని జేయుచు వానియందు రావలె ననునిచ్చను పుట్టించు చున్నది. మఱియు నీ సంకల్పరూపమునందు చాలినంత ఇచ్ఛాబల ముండు నేని, ఆది చక్కగ నిర్నితమైన రచన యేని, అది స్వార్థసిద్ధిం గాంచును. కాని యీసంకల్పరచన కును తత్సిద్ధికిని మధ్య ఒకకొంత కాలము గతించును, ఈ మధ్య నీ మనస్సు అన్యవిషయాక్రైన్త మగు నేని, అప్పడు నీవు మఱచిపోయిన యీసంకల్పము పూర్తియగునేని, దానిని నీ వొ కానొకప్పుడు పెట్టుకొనియుంటివని నీకు

# శ్రీ మాతృవాక్కులు

జ్ఞాపకముకూడ లేకుండబోవచ్చును. నీవే యాక్రియకు ప్రవర్తకుడవు, సంఘటిత (ఫల) మునకు ేవాతవు అని నీకు తెలియదు. చాల తఱుచుగ నిట్లు కూడ ఘటిం చును: ఫలము లభించినపుడు దానిపై లత్య్య్ పెట్టక నీ వా కోరికనుగూడ నుంచుకొనక పోవచ్చును. అున్నారు, వారి కీవిధమైన (రూప) కల్పనాసామర్థ్యము ్రప్రబలముగ నున్నది; వా రెప్పుడును తమ (సంకల్ప) రచనల సిద్ధిం గాంచెదరు; కాని, వారి మనోమయస్త్ర ప్రాణమయస్త్రయు సుశిజీతములుగ నుండనందున, వా రిప్పడొకవిషయమును,మఱొకప్ప డింకొకటిని గో రెదరు; కావున నీభిన్న భిన్నములును విరుద్ధములు నైన సంకల్ప నిర్నితులు వానిఫలితములును ఒకటితో నొకటి సంఘర్షించి విరుద్దము లగును. ఇటువంటి వైషమ్యము (విసంవా దము)తో నాకులతతోను జీవించవలసిన దెట్లు సంభవించి నదని వారు ఆశ్చర్యపడుదురు; తమ జీవితమును దుర్భర ము గావించినవియు, అసంబద్ధములును అన్యోన్యవిరుద్దము లుగను దోచు పరిస్థితులను నిర్పించినవియు వారిసంకల్ప ములే, వారి యీపణలే, యని వా రెఱుగరు.

# ఏ ಹ ವ ಪ್ರಕರಣಮು

సమించీన ప్రయోగరహస్యముతో ప్రాప్త మగు నేని ఈవిద్యకు అత్యంతప్రాధాన్యము కలదు. నియమము, ఆత్త్త సంయమము, వీనియందున్నది రహస్యము. తేనయందు సత్యముయొక్క మూలమును, ఆ డై వేచ్ఛయొక్క సంతత ళాసనమును గనిపెట్టుటయందే రహాస్య మున్నది, ఇదియే (దై వేచ్ఛ, భగవత్సంకల్పము) ప్రతి సంకల్పరూపమునకు పూర్ణ బలమును సమగ్రమైన సామరస్వసంపన్నమైన సిద్ధి నొనగును. మనుజులు సాధారణముగ ఆసంకల్పరూపము లెట్లు కదల్పనిజేయుచున్నవో యొఱుగకయే వానికి రూ పిత్తురు. ఈ యజ్ఞానాకులావస్థలో రూపీభవించిన యవి యొకటితో నొకటి యొరసి ప్రతిఘటించుచు ప్రయత్న ప్రయాసల లడ్డ్ ణముల నంకించుచు విఘ్నసముదాయము ను ఖేదించుచు నీవు నీదారిని పోయొదవని యొక వేదనము నిచ్చుచున్నవి. ఈ జ్ఞానము లేమి, పరస్పర సంబంధము లేవిు——ఈ స్థితులు సంకులమయిన పోరాటమును బుట్టిం చును; ఆందు బలిష్ఠములకే, చికస్థాయులుగ నుండగల రూపములకే తదితరములపై జయము కల్లును.

మనస్సుంగూర్చి తద్వా క్రపారములం గూర్చి ఒకవిష యము నిశ్చితము; ఆ దేమన మును పే నీ యంతరాత్రలో

#### 🐧 మా తృ వా కుడ్ర లు

దేని నెఱుగుడుపో దానినే నీవు (తర్వాత మనస్సుచేత) తెలిసికొన నగును. ఒక **గ్రంథము**నం దేది **హ**ృదయ గ్రాహిగ సీకున్నదో, దానిని లోతున నీయందు పూర్వమే నీ వనుభవించియున్నావు. మనుజుల కొక్కంథముగాని ఒకబోధనగాని యత్యద్భతముగ గనబడును ; తఱుచుగ వారిట్లు చెప్పట నీవు వినెదవు, "ఇదియే యథార్థ ముగ నా యనుభవముకూడ, నే నెలుగుడును, కాని యిచ్చట నెంతచక్కగ విశ్వమై యున్నవో, అంత **చ**క్కాగా స్పష్టపఱచ నా కలవికాడు" అని. యథార్థమైన ఒక జ్ఞాన గ్రంథమును మానవులు చూచునపుడు, ఒకొఒకు ఉనను తన్ను (తనలోనున్న జ్ఞానమునే) అచ్చట కనిపెట్టగలడు, ఒక్కొక్కతడవయు, క్రొత్తగ జదువునపుడు, దానియందు మొదటజూడని విషయములను కనిపెట్టగలడు. ఒక్కా క్కమారును, వాని దృష్టికి అంతవఱకు కనబడని క్ర్తోత్త జ్ఞాన కే త్రమును ఆది వెలిపఱచును. ఆది యట్లు చేయు టకు గారణ మే మనగా, వానియండు మగ్నమైన చేత నయందుండి బయల్పడుటకు కాచుకొనియుండిన జ్ఞానము యొక్క పఱ**ప్ప**లను (ఆ\_స్తరములను) ఆది (ఆఫుడు)

# ងគេស្ត្របគសា

అందుచున్నది. ఎవరో యొకరు తనకంటె చక్కగ నా స్పష్టమైనమును (ఆవిష్కృతిని) ఒనర్ఫిరి. కాని, ఒకతూరి స్పష్టమైనచో, వాడు తత్మణమున నదియే సత్యమని యనుభవించి గుర్హెఱుగ గలడు. బాహ్యామునుండి వచ్చు నట్లు తోచుజ్ఞానము లో పలనుండు జ్ఞానమును వెలిపఱ చుట కొక సందర్భము.

మనము ఒకటిజెప్పిన, దానిని పేఱుగ గ్రహించి చెప్పట సాథారణమైన యనుభవము; పై జెప్పినటు వంటిదే దీనికి గూడ జన్షస్థానము. మన మొకటి జెప్పెదము, అది చాల తేటగనే యున్నది, కాని(అన్యుడ్లొకడు)దానిం దెలిసికొనువిధము వ్యామోహకరము (మనలను స్టబ్లులం గావించును). ఒకొక్కడును దానియండు మనయుడేశ మేమో దానిని విడిచి యంకేడైనను జూచును, లేదా, భావమునకు విరుద్ధమైన దేనినైన నం దుంచును. ఇటువంటి పొరబాటులను నర్జించి నిజముగ తెలిసికొన గోరుడుపేని, పదములగతికిని, ధ్వనికిని వెనుక పెళ్లి, మానమునందు గమ నించుటకు, అనగా సావథానముగ నాలకించుటకు, నీవు నేర్చుకొనవలయును. మానమున శ్వవణింతుపేని, సరిగ

#### శ్రీ మా కృ వా క్కు లు

విందువు, సరిగ నెఱుగుదువు. కాని, ఏదైన చరించుచు నీతలలో మ్రోయుచున్నంతవఱకు, నీతలలోని మ్రోతనే నీ వెఱుగుదువు కాని దేనిని జెప్పితిమో దానింగాదు.

" ఒకనికి యోగమండు మొదట పరిచయముగల్లునప్పుడు ప్రతి కూలవరిస్థితుల సమూహము లేల వానిని వెంబడించుచున్నవి? నీవు యోగద్వారము నుద్ద్రాటించునపుడు విఘ్నములగణము నిన్ను ప్రతి ఘటించునని యొకరు చెప్పియంన్నారు. ఇది నిజమా?"

అది యే కాంతమైన నియమము కాడు; చాలవఱను పురుషుని బట్టియున్నది. అనేకులకు ప్రతిమాలస్థితులు వారి స్వ భా వ మం దు గ ల దుర్బలాంశల పరీశార్థమైన మాల బంధము, నీవు ఈమార్గమున యాథేచ్ఛముగా చరించుటకు మునుపు, అది సుప్రతిష్ఠితమై యుండవలయును. ఈ దృష్టితో జూచినయొడల సకల సంకటములును సహజ ముగ పరీశ్ లే, వానినుండి నీవు ఉత్తీర్ణుడవు కావల యును. కాని, నీ మానసకల్పనలు నిన్ను జుట్టి కట్టియున్న మేరలను పగులగొట్టుట కవి (సంకటరూపములైన పరీ శ్రలు) యావళ్ళకములు, అవి సత్యమును ప్రకాశమును నందనీయక నిన్ను అడ్డిగించుచున్నవి. నీకు దానిమేరలు

#### ងគេស្រួនបគ្

తెలియక యనుభవము కాకపోయినను నీ**వు** వసించు మానస ప్రపంచమంతయు పరిమితమైనది; ఏదైన నొకటి వచ్చి, నీమనస్సున నడగియున్న యీనిర్హాణమును భేదించి దానికి విడుదల నియ్యవలయును. ఉదాహరణము: నీకు కొన్ని స్థిరమైన విధులు, అభిప్రాయములు, మూలత త్ర్వ ములు కలవు ; వాని కత్యంత ప్రాధాన్యము నిచ్చెదవు ; చాల తఱుచుగ నది ధర్తమునకు సంబంధించిన మూల స్కూత్రములనో ఉపదేశములనో యనుసరించవలే నను నదియే— "మాతాపితలను గౌరవించుడు" "హత్య జేయరాదు" ఇత్యాదులు. ప్రతివానికిని ఒక పిచ్చి, లేక, తనకు అభిమతమైన **పు**రాతన సంప్రదాయము**, ఏ**దైన గలదు; ప్రతివాడును ఇతరులను బాధపెట్టు పత్తపాత మేదియు తనకు లేదని తలచుచు నటువంటి యాశ్యము లను ఆబద్ధమని పాటించ నిచ్ఛగించుచున్నాడు; కాని తనది మాత్రము అట్లు గాదని వాని భావన, వానికి ఆది సత్య మే, యథార్థమైన సత్య మే. మానసమైన యొక నిబంధనయందు గల సంగము ఎచ్చటనో దాగియున్న ఆంధ్యమును సూచించును. ఉదాహరణము: సన్యాసము,

# 🐧 మాతృవాక్కులు

అధ్యాత్ర్మభావము, రెండును ఒకటియే యను సార్వత్రిక మూఢవిళ్ళాసము లోక మంతటను ప్రబలించి యున్నది. నీవు ఎవరినైనను అథ్యాత్త్మనిష్టుడైన పురుషుడు, అథ్యా త్త్రనిష్ఠమైన స్ర్ట్రీ యని వచింతు వేని, తోడ నే జనులు దిన మంతయు కదలక కూర్పుండి భోజనము జేయనివాడ నియు మహా దారిద్ర్యమున బర్ణ శాలయందు నివసించు వాడనియు, తనకించుకయు నుంచుకొనక సర్వత్యాగ మొనరించిన వాడనియు దలంచుకొందురు. ఒక ఆధ్యా త్త్రికపురుషునిగుటించి భాషించునపుడు, నూటుగుటులో దొంబదితొమ్తండ్రుగురుకు మానసముల యందు తత్మణ మున నుదయించు బింబ మిదియే. దారిద్వము, సౌఖ్య సుతుట్ట్రిప్రదమయిన సర్వమునుండి నివృత్తి, ఈ రెండును వారి మతమున అధ్యాత్ర్మభావమును ఉపపాదించును. ఆధ్యాల్ఫిక సత్యముంగని యనుసరించుటకు స్వతంత్ర్రడవై యుండగలవేని, ఈ మానసనిర్హాణమును ద్రోసివేయవల యాను. వీలన, హృదయపూర్వకముగ తీవేన్తిచ్ఛతో, న**ధ్యాత్త** జీవితమునకు వచ్చెదవు, దైవమును కలసి నీ జీవితమందును నీప్రజ్ఞయందును దైవమును సామౌత్క

# ఏడ్ వ ర్రణము

రించగో రెదవు ; కానీ యే మగుచున్నదనగా, సీఏనాక స్థలమునకు వచ్చెదవు: అది గుడిగె కాడు, అచ్చటి దివ్య ఖరువు నొకరిని కలసితివి**,** అతడు యథేష్టముగ **భోజ** నము జేయుచు, విశిష్ట్రజీవనల ఓ ఇమైన సుందరవ స్త్రవులు చుట్టనుండ, ఉన్నదానిని బీదజనులకు దానము జేయక, జనులు తన కిచ్చుదాని నంతయు స్వీకరించి యనుభవిం చుచు సుఖమైన జీవితమును నడుపుచున్నాడు. తోడనే, నీమనస్సున దృఢపడియున్న (నియమమును గుఱించిన) భావానుసారముగ, నేదియు దోచక నీవు భ్రమించి అఅచె దవు "వీల, ఇదేమి? ఆధ్యాత్త్మికళ్ళరుషుని జూడనగునని నే నెంచితిని" అని. ఈ యబద్ధమైన భావము భగ్నమై పాటిపోవలయును. అట్లు అది పోయినచో, నీయొక్క సంకుచితమైన సన్యాసవిషయక విధికంటె నుత్కృష్టతర మయిన నొకదానిని గనుగొందువు—సిన\_త్తను (నీజీవుని) విడుదలబొందించు సంపూర్ణ వికాసమును (కనుగొందువు). దేనినైన నీవు తీసికొనవలసియున్నయొడల, నీవు దానిని స్వీకరిం చెదవు, మఱి దానినే నీవు వదలవలసియుండిన యొడల ఆళ్లేలు యిక్టుపడుచు వదలివేనెదవు. గ్రహించుట

#### శ్రీ మా కృవా కుడ్రాలు

యందు త్యజించుటయందును సమానముగనున్న సమత్వ మును జూపు మందస్త్రితముతో వచ్చువానిని తీసికొని, పోవువానిని బోవ విడిచెదవు.

లేక, మఱి "హత్యకూడదు" అని ఒక నీతిని ఉ త్తమవిధిగ నీవు స్వీకరించియున్నావు, క్రౌర్యము, వధ, నీకు ఘోరముగ నుండును. నీకు లక్ష్యుము మానసికమైన విధి కాడు, ఆథ్యాత్నికసత్యము నన్వేషించువానికి మాన సికవిధియందు సంగ ముండరాదు. తద్బంధ ముండరాదు అని నీవు తెలిసికొనువఱకు వధ జరుగునప్పడు, తత్సమక్ మున నొకమారు కాదు పలుమార్లు నీవు ఉండవలసి వచ్చును, అందు నీవు ఆశ్చర్యపడవలదు. ఎప్పడు నీవు దానినుండి విమోచనముం బొందుదుపో, అప్పడు నీవు దీని నెఱుగవచ్చును; నిన్ను బాధపెట్టిన యా (ఘోర) దృశ్యములన్నియు, విచిత్రముగ, నీసమక్షమున కేతెంచు టను మానిపేయును; నిజముగనే ఆవి నీకు బాధపెట్టి నీ మనోని ర్వాణమునుండి నిన్ను కదలించి బయల్పటచుట కై పంపబడినవి.

నీవు దైవముకడకు వచ్చునపుడు మానసములైన (మనఃకల్పితములైన) యాళ్యముల నన్నింటిని బరిత్య

#### ង្គែ ស្ត្របគ សា

జించవలయును; కాని, అట్లు చేయక దానికి బదులుగ నీ యభిప్రాయముల నన్నింటిని దైవముపై వేసి వానికి అది అణగియుండవలెనని కోరెదవు. యోగికి ఉండవలసిన నిజ మైన (దృష్టి)భావ మిది ఒక్కటియే. చైవమునకు నమ్యుడై డై వా దేశ్ ము ఏదిగనుండినను దాని నాచరించుటకు తయారుగ నుండుట; వదియు వానికి అనివార్యముగ నుండగూడదు, వదియు భారముగా నుండగూడదు. తలు చుగ నథ్యాత్ర్మజీవితముం గోరువారికి మొదట గలుగు ప్రేరణ తమకున్న సర్వమును ద్రోసివేయుటయే; కాని వా రట్లు చేయుటకు గారణము ఓకభారమును దొలగించ వలెననియే కాని దైవమున కర్పించుకొన గోరౌద రని కాడు. సకలభోగవస్తు పరీవృతులైన ధనికులు దైవమున కేసి తిరుగునళుడు, తోడనే వారికి గలుగు,ప్రవృత్తి వీని నన్నింటినుండి పాఱిపోవుటయే— లేదా, వారు చెప్ప నట్లు 'ఈ బంధమునుండి తప్పించుకొనుటయే.' కాని, ఆది తెప్పిదమయిన ప్రవృత్తి; నీకు గలవి యన్నీయు సొంత మని నీ వెంచదగడు,—అవి దైవమునకు సొంతము. నీ వే భోగమైన ననుభవించవలెనని దైవ మిచ్ఛించునేని, అక్టు

#### త్రీ మాతృవాకుడ్రాలు

అనుభవించుము. కాని అనంతర ఈ ణమున మందహాస ముతో మానివేయుటకును తయారుగ నుండుము.

" శారీరక వ్యాధు లన నేమి? బాహ్యమునుండి ప్రతికూల శక్తులు ప్రయోగించు నభిఘాతములా ఆవి?"

ఈవిషయమున గమనించవలసిన యంశములు రెండు కలవు. బాహ్యమునుండి వచ్చునది కలదు, నీలో పలిస్థితినుండి వచ్చుటయు కలదు. నీ లో పల ప్రతిబంధము, లేక, ఉల్లంఘనము కలుగునఫుడు, లేదా, నీలో నే భాగ మైనను రమొవిషయమై (ప్రత్యుద్బోధములేనిదై) మేలు కొని వ్యాపరించకుండు నప్పడు, నీలో పలి స్థితి రోగమునకు పాతు వగును; లేదా, అచ్చట నేదైన నుండవచ్చును. అది యిచ్ఛా ఫూర్వకముగ కావలె నని ప్రతికూల శక్తుల నాహ్వానించ వచ్చును. నీయం దిటువంటి చలనము స్వల్ప ముండినను చాలును; శత్రుశక్తులు తత్మణము నీమై బడును; వాని యాఘాతము వ్యాధిరూపము నెత్తుకొనును.

<sup>&</sup>quot; వ్యాధులు యోగవ్యాపారముయొక్క యొకయంశము గాక కొన్నిసమయము లండు, సూత్ర్మక్రిమిజన్యములు కావా?"

# ఏ డవ ప్రకరణ ము

యోగ మెచ్చట నారంభించి యెచ్చట నంత మగు చున్నది? నీ జీవితమంతయు యోగము కాదా? నిన్ను జుట్టికొనియు నీశరీరమునందును వ్యాధికి ఎల్లప్పడును సంభవము లున్నవి. అన్నిరోగముల నిచ్చెడి సూత్ర్మేక్రిము లను నీలోపలనే యుంచుకొని మోయుచున్నావు, లేదా, అవి నిన్ను జుట్టి సంకీర్ణ ములుగ గున్నవి. పలుసంవత్సర ములుగ లేనివ్యాధికి తటాలున వళ్మై పడుచున్నా పే ఆది యొట్లు ? " ప్రాణశ \_క్షియొక్క నిమ్న దశ"యే కారణమని నీవు చెప్పగలవు. కాని యీ నిమ్నత (్ర్కింధికిబడుట) యొచ్చటనుండి వచ్చునది ? స\_త్తయం దెచ్చటనో వైషమ్య మునుండి, దై వశ్ క్తులను గ్రహించు సామర్థ్యము ఊన మగుటవలన నది వచ్చుచున్నది. నీ వెఫ్రడు నిన్ను పోషించు శ\_క్రిప్రకాశములనుండి విచ్ఛిన్నుడ వగుదువో, అ**ప్రడు** (ప్రాణశ \_క్రియొక్క) నిమ్న తకలుగును, వైద్య శాస్త్ర్మప్త్ క్ర మగు "అనుకూల కేష్త్రము" సిద్ధమనును, ఆపుడు వది యొకటి వచ్చి దాని నుపయోగించుకొనును. సంశయము, విషణ్ణత, విశ్వాసలోపము, స్వార్థపరుడ్మ నీపై ననే యా ధారపడుట, ఇదియే ప్రకాశమునుండియు దివ్యశ్రే

#### ్రీ మా తృ వా క్కు లు

నుండియు నిన్ను విముక్తుని గావించి (ప్రతిహాలశ్ క్తుల) దాడికి ఆనుకూల్య మొసంగుచున్నది ఇదియే జబ్బుపడు టకు హేతువుగాని సూక్ష్మక్రిములు కావు.

"ఉత్కర్ష జెందిన సుఖాధారపడ్ధతివలన సామాన్య మైన పౌరుని యారోగ్యము వృద్ధియయినట్లు కనబడలేదా?"

సామాన్య (లౌకిక) జీవితమందు, ఔషధము ఆరో గ్యపద్ధతియు ఆనివార్యములు; కాని సామాన్యపౌరుని గుటించి నే నిఫ్రడు వచించలేదు; యోగ మసుష్టించు వారి విషయ్మమై చెప్పెద. అట్లయినను, ఆరోగ్యపద్ధతి యందు ఈ అహితమున్నది. రోగమున బడుటకు గల సంభవమును తెగ్దించుచు నీకు సహజముగ నున్న వ్యాధి నిరాకరణసామర్థ్యమును గూడ తగ్గించుకొనెదవు చికిత్సా శాలలయందు (వ్యాధిగ్రస్తులకు) శుత్రూష జేయువారు విషఘ్న మైన ద్రవ్యములతో చేతులను **శు**ద్ధి జేసి కొనువారు, తమచేతులు సులభముగ నంటువ్యాధి కవ కాళ్ మిచ్చున వనియు ఇతరుల హా\_స్తములకంటె తమవి రోగసంసర్ధమునకు ఎక్కువగ స్థలమిచ్చున వ**ని**యు కని యొఱుగుదురు. ఆట్లు కాక, వ ఆరోగ్యత త్ర్వము నెఱుగని

# ង្គែស្ស្របគ្នា

కొందఱు అత్యంతానారోగ్యకరమైన వానిని జేయుచు రోగస్పర్శము లేక యున్నారు. వారియొక్క యజ్ఞానమే వారి కుపకారిగ నున్నది, వీలన వైద్యజ్ఞానముతో వచ్చెడి కొన్ని యభిప్రాయములకు వారియందు ప్రవేశము లేదు. అట్లు కాక, ఆరోగ్యపడ్ధతిప్ర కారము పూర్వోపాయము నందు నీకు గల నమ్మకము, అవి (ఆయభిప్రాయములు) పనిచేయుటకు, సాయపడును. వీలన, నీతలంపు ఇది: "నేను వ్యాధి యంటుకొనకుండునట్లు శుద్ధుడనై యున్నాను, రజీతుడను." అంతవఱకు నీవు రజీతుడవే.

" ఆట్లయిన, మనము వడిగట్టిన నీటిని పానీయముగ నుపయో గించుట మొదలైన యారోగ్యవిషయక భూరోన్హపాయముల నేల నవలంబించవలెను ?"

అభిప్రాయములు సూచనలు బాధించకుండుట కంత పరిశుద్ధుడును బలిష్టుడును మీలో నెవరున్నారు? "అశుద్ధజలమును ద్రాగెదను" అని యనుకొనుచు వడిగట్టని నీటిని ద్రాగుదువేని, నీపు జబ్బుపడ నెక్కువ సంభవమున్నది. అటువంటి యభిప్రాయములు ఎఱుకగల నీమనస్సుమూలమున (జాగ్రదవస్థల తెలివితోనున్న మనస్సు) ప్రవేశించక పోయినను, నీయొక్క "మగ్న

#### ్క్రి మాతృవాక్కులు

చేతన" యంతయు ప్రాయికముగ సాయములేనిదై యే విధమైన యభిప్రాయములను గ్రహించుకొనుటకు సన్నద్ధ ముగ నున్నది. జీవితమందు "మగ్న చేతన" యొక్క వ్యాపారమునేకే భాగమెక్కువ, ఆది ఎఱుకగల భాగ ములకంటె శతగుణము బలవ\_త్తరముగ పనిజరు**పు**ను. మనుజాని సాధారణస్థితి శంకాభయములు నిండిన ఒక యవస్థావి శేషము. లోతుగ నీమనస్సును పది నిముస ములు గమనింతు వేని, ఆ పదిలో తొమ్హిది నిముసములు భయపూరితములుగ నుండును—అది (మనస్సు), చిన్నది పెద్దది, దూరము సమీాపము, దృష్టము అదృష్టము, ఇట్లు పలువిషయముల గుఱించి భయము నుంచుకొని పోవును; నీవు వాడుకగ దానిని గమనించకపోయినను, అచ్చట నున్న దేమా యున్న దే; స్థిర్ప్రయత్నము చేతను, సాధన చేతనే సర్వభయమునుండి విడుదల కలుగును.

సాధన ప్రయత్న ములచేత నీవు మనిప్పాణములను శంకాభీతులనుండి విడిపించినను, దేహమును సమాధాన పఱచుట యధిక కష్టము. కాని దానింగూడ నీవు చేయ వలయును. నీవు యోగమార్లము నెపుడు ప్రవేశించి

### ង្គែ ស្យុខ្មេស ស

తివాే, అఫుడు సకలభీతులను వదల వలయును—్నిమన స్సునందలి భీతులను, నీప్రాణమందలి భీతులను, చేహము నందు ప్రతి పరమాణువునందు నవస్థితమైన భీతులను, (వదలవలయును). యోగమార్గమందు నీకు గరిగెడి సమాఘాత ప్రహారముల ప్రయోజనములలో నొకటి సకలభీతినుండి నీకు విమోచనము కలుగుట, భీతి హేతువుల సమక్షమున స్వతంత్ర్రడవై ఉదాసీనుడవై అస్పృష్టుడవై పరిశోంద్దుడ వగునంతవఱకు అవి మరల మరల స్టిపై డుముకి వచ్చి పడును. ఒకనికి సముద్రభయము కలదు, మఱొకనికి అగ్ని భయము. అపరోక్తుడు (రెండవవాడు) తన చేహామందు ఒక్కయణువుకూడ వణకకుండునట్లు సుశిత్తుతు డగువఱకు అగ్నిదాహముపై నగ్నిదాహమును ఎదుర్కొనవలసివచ్చునని ఎఱుగగలడు. దేనింగుతించి నీకు జుగుప్ప యున్నదో, అది యాజుగుప్పపోవువఱకు మరలమరల వచ్చును. ఎవడు మార్పు (పరివర్ధనము)ను గోరి యీమార్లము ననుసరించునో వాడు తన స్వభావ మందలి యే ఖాగమందును దేనిచేతను అబాధితుడై ట్లో భము లేనివాడై యత్యంత నిర్భయుడు కావలయును.

# ఎనిమిదవప్రకేరణము

" మన సంకల్పము (ఇచ్ఛాశక్తి) నిశ్వగలేచ్ఛాశక్తి యొక్క యొక్క యొక్కానుక్ తోంక్లుక్లుకి యూగ సౌకకార్యమును స్వతంత్రముగ నారంభించుటకు స్థల మొచ్చట నున్నది? నిశ్వగత్ర ప్రవృత్తులను దాకలుచేయుట కుపకరణమేనా మనువ్యవ్యక్తి? వానికి సృష్టించుటకుగాని మాతనముగ నారంభించుటకు గాని శక్రిలేదా? "

చేతనయొక్క యే కత్య్వలోనుండి విషయముల జూచుదువో, వానిని గుతించి ఖాషించుదువో, లేక నీసత్తయందరి యేఖాగమునుండి నీవు ఆచరించుదువో, దానింబట్టి (ఉత్తరము) అంతయు నున్నది.

చేతనయందలి ఒకకత్య్యసుండి చూచునపుడు పురుషవ్య\_క్రి ఉపకరణముగను, దాకలుచేయువాడుగను మాత్రముగాక, స్రష్ట్రగను గూడ గనబడును. కాని పైగనున్న యింగొక కత్యునుంచి విశాలదృష్టితో చూచిన

# ឯ ស ស ស ស ស ស ស ស ស ស

యొడల, అది చూళుమాత్ర మే అని ఎఱుగగలవు. విశ్వము యొక్క వ్యాపారములయందు, ఏది జరిగినను అది దానికి పూర్వముజరిగిన అన్నింటియొక్క కార్యము (ఫలితము). ఈ ప్రపం చావిర్భావముయొక్క సమగ్రతీల నుండి ఒక స్త్ర్వమునుగాని, జగద్దతుల సర్వసంఘాతమునుండి యొక గతి విశేషమునుగాని నీ వెట్లు ప్రత్యేకపఱచ నుద్దేశింతువు? ఒకవ స్త్రవుయొక్క యారంభమునుగాని అంతమునుగాని ఎచ్చట నుం చెదవు ? ఈ లీలయంతయు దృఢసంబంధము గల యొంకసంకెల; ఒక సంధిబంధము (శృంఖలయం దుండెడిది), మఱొకటితో జూచుటకు తెలియకయే చేరిపోవును. ఈ సంకెలలోనుండి దేనినైన ప్రత్యేకముగ దీసి, దానికి అదియే మూలము ఆదియునుగా నున్నట్లు అనుకొని వ్యాఖ్యానము జేయరాడు.

మతియు ఒకడు (వ్య\_క్తి) స్వయముగ నొక యుద్య మము నారంభించుచున్నాడు, లేక, సృజించుచున్నాడని నీవు చెప్పనప్పడు నీ భావమేమి ? వాడు తనవద్దనుం డియే, లేక, అభావమునుండియే యంతయు జేయునా? ఒక సత్త్వము (మనిషి) ఆవిధమున నొక సంకల్పమునో,

#### శ్రీ మా తృ వా క్కు లు

పేదనమునో, క్రియనో, మఱి దేనినైననో సృజింపనగు నేని వాడు జగత్స్రప్రగనే యుండదగును. ఒకవ్స్త్రక్తి తన చేతనయందుండి సకలవస్తువులకు మూలస్థానమైన యొక పరతరచేతనకు బోవ నగునేని, అపుడే వాడు ఉత్పాదకుడు కాగలడు. సకల ప్రవృత్తులకును పరమైన జన్మస్థానమగు చైతన్యశక్రితో నేకీభవించుటచేతనే, వాడు ఒకగతి విశేషమునకు ప్రారంభకుడు కావచ్చును.

చేతనయం దనేకక డ్యులు కలవు. ఒకక డ్యు యొక్క-నియతి మంటేయొక కడ్యుయొక్క-నియతి కాదు. కావున, సృజించువ్య క్రి యని నీవు చెప్పనపుడు, ఆవ్య క్రియొక్క-యేఖాగమును మనస్సున నుంచుకొని య ట్లనెదవు? ఏలన, వా డనే కాంశ ఘటిత మైన స్త్రత్త. చైత్యపురుషునా, మనో మయునా, ప్రాణమయునా, అన్న మయునా (అన్న ముంచాలికుము) నీవు అధికరించి వచించెదవు? ఒక ప్రవృత్తియొక్క కనబడని మూలమునకును దాని యావిర్భావ మునకును, అనగా, వెలుపల నది స్పష్టమనుటకును, ఈ మెట్టు లన్నియు, ఇంకయొన్నో ఇతరములును గలవు. ఒకొక్కక్సిసోపానము (మెట్టు)నందును దానికి ఎన్నో

# ಎಸಿ ಮ ದಕ್ಕು ಕರಣಮು

మార్పులు, వికారములు, వైరూప్యములు కలుగుచున్నవి. ఈ మార్పులే క్రొత్త సృష్టి, క్రొత్త మూలము, క్రొత్త ప్రారంభస్థానము అను ఖ్యాంతిని గర్గించు చున్నవి. అది నీరున్నపాత్రలో నుంచిన కఱ్ఱను బోలినది; నీవు కఱ్ఱను సమరేఖగ నున్నట్లు కాక, కోణమై వంకరగ నున్నట్లు చూచెదవు. కాని ఆది భ్రమయే, దృష్టివైషమ్యుమే, అది నిజమైన కోణముకూడ గాదు.

విశ్వగతికి, ఒక్కొక్ట ప్రత్యేక చేతన దేనినైన కొంత దెచ్చి యాచ్చుచున్నది; ఒకదృష్టితో జూచినయెడల దానిని వైకల్యమని చెప్పవచ్చును. మటియొకదృష్టియందు, దానిని (విశ్వ)గతియందరి స్వీయగుణ విశేష మనవచ్చును. ఈ వ్య\_క్రిచలనములు దైవముయొక్క ప్రవృత్తియగు లీలయం దొకభాగము; అవియే మూలములు కావు, అవి వస్తువులయొక్క మార్పు, వాని మూలమును సమస్థమైన ప్రపంచమునందే కనుగొనవలెను.

భేదబుద్ధి (పేఱుపేఱుగ నుండుట యనుబోధ) ఎచ్చటను వ్యాపకమై యున్నది, కాని అది భ్రమ; అది అయ థార్థ దశలలో నొకటి; మనము సత్యప్రజ్ఞను బ్రవేశింప

#### 🖢 మా తృ వా క్కు- లు

గోరుదు మేని, దానిని వదలి స్వస్థులు కావలయును. జగ త్తును మనస్సు ఖండఖండములుగ భేదపటచుచున్న ది. దీనికి ఇక్కడ ఆరంభము, ఇక్కడ అంతము అని అది చెప్పను; మటియు నిట్లు భిన్న భిన్న ముగ జేయుటవల్ల నది విశ్వ గతిని వికారపఱచి సాధించుచున్నది. ఏకమైన సర్వవ్యా పకమైన సర్వధారకమైన చైతన్యమహాప్రవాహ మొక్కటి కలడు ; అది యనవరతము స్పష్టమగుచు నున్న విశ్వము నందు వెలువడుచున్నది. ప్రతివస్తువునకు వెనుక స్థాయిగ నుండు సత్య మిదియే; కాని సత్యము నీదృష్టిని బడనీయక ఆవరించుకొనియుండు భ్రమయు గలదు-ఈభ్రమ ఏది యనగా, ఈ యనేకగతివిశేషము లొక్కొక్కటియు తాను ప్రత్యేకము, ఇతరములనుండి చేటుపడినది యనియు, అన్యా శ్రాయము లేక తనపైనాధారపడి తనకై తానున్న దనియు, జగత్తునందు తనకంటె నితరమగు సర్వమును వదలి తాను స్వతః సత్తతో నున్నదనియు భావించుకొను టయే. ఒకదానిపై మఱియొకదానియొక్క క్రియాప్రతి ్రక్తియలు ఏదో \*బాహ్యామని వానికి భావముండును. అవి, దూరమున నేవో బాహ్యాసంబంధములదప్ప మఱి

#### 

యేసంబంధములేని భిన్న భిన్న లోకములు, ఒకదాని కెదుట మఱొకటి నిలుచునదివలే, తమ్ము ఖావించుకొనును. ఒక్కొకడును తాను స్వాధి కారముననుండు ప్రత్యేక మయిన ఫురుపువ్య\_క్తిగ దలచుకొనును. విశ్వలీల యం దొకయంశముగ నీ భేదబుద్ధిరూ పమయిన భ్రమ ఇంత వఱకు అనుమతంబయ్యే. వీలన, నేకమయిన చైతన్యము తన్ను విషయా కారముం గావించుకొని, రూపములను దృధముగ నుంచవలసిన యావశ్యకత గలిగెను. కానీ అతీత కాలమున ననుమతం బయ్యేనను హే తు వుం బట్టి యొల్ల పూడును ఈ పృథ\_క్ష్మఖ్యాంతి కలుగుచు నుండ వలెనని యే న్యాయమనును లేదు.

ఈ విశ్వలీలయందు కొందులు, పెక్కండు, వివేకములేని యుపకరణములుగ నున్నారు. వారు, దేని నెలుగక బొమ్తలవలె చాలితులగు ఆటకాండు; మఱి కొందలు కలరు; వారికి ఎఱుక యున్నది, జగత్తు లీల యని తెలిసికొనియే తమకు యుక్తమైన భాగమును నటించెదరు. మఱికొందలు జగత్ప్రవృత్తియొక్క సంఫూ ర్జజ్హానముగలవాలై దానితోను ఏకమైన దైవచేతన

# శ్రీ మాతృవాకుండ్రాలు

తోను అనన్యతంబొందియు, తాము పృథగన్భాతులవలె, సమ స్థమునందు ఒక విభాగమువలే నాచరించుటకు సమ్హ తించెదరు. ఆ యజ్ఞానమునకును ఈ సంపూర్ణజ్ఞానమున కును మధ్యవర్డులైన సోపానములు, లీలయందు భాగ మెత్తుకొను పద్ధతులు, అనేకములు కలవు. ఒక యజ్ఞాన దళ్ యున్నది, అందు సీపొక దానినిజేసౌదవు, దానిని సీవే నిశ్చాయించితివని నమ్షోదవు; మఱియొక దళ్యందు అజ్ఞానము తగ్గియున్నవి, అందు, నీవు చేయించబడు చున్నావని తెలిసికొని చేశెదవు, కాని ఎట్లు వలయని యొఱుగవు; మఆయు నౌక చైతన్యస్థితి యున్న ది. అందు నీవు పూర్లముగ ఎఱుకతో నుందువు,—పలన, నీమూల మున కార్యముజేయునది యేది యని నీకు దెలియును, నీవు ఒక యుపకరణమని నీకు దౌలియును; వలయొట్లు ఒక పనిని నీవు చేసౌదవు, దానివిథానము, దానిప్రయోజనము అంతయు నీకు దెలియును. ఏ యజ్ఞానదశయందు నీకర్త లకు గర్డ్ సీవే యని నమ్హుదువో, అది నీయభివృద్ధికి ఆవశ్వకమయినంతవరకు నుండును; ఒక పైస్థితికి బోవ నీవు శక్తుడ వగునప్పడే, ఏకమైన చైతన్యమునకు నీ వుప

# **ಎಸಮು** ದವ**ಪ** ಕರಣಮು

కరణ మని కనుగొన దొడంగుదువు; పైగ ఒకమెట్టు పోయొదవు, ఉన్నతతరమైన ఎఱుకగల మట్టమునకు ఉద్ద మించెదవు.

" శ్రీత్రు క్రాణ్లోకమునందు (మనలను) ఆభ్తిద్రవించు నట్లు మనోమయకత్యయందు గూడ జేయునా ?"

అనేక విషయములను వివరణ జేయక (ఈ ప్రశ్నకు) నియతమైన యు\_త్తరమిచ్చుట కష్టము. ఆ విష యముల నీట చర్చించ వీలుపడదు.

మనస్సు గతిమయ (చలన) మైనది, ఓక్కటియే, కాని ఆగతియందు పలువిధములు, పలు ఆ స్తరములు (పఱఖులు) కలవు; అవి ఒకటి నొకటి స్పృశించుచు నెగ్గును. ఇది యిట్లుండ, మనము మనస్సు అనునట్టి గతి విశేషము ఇతరకశ్యులయందును దూరును. మనోమయ లోకమందే యానేక మట్టము లున్నవి. ఆ మనఃకశ్యులు, మనళ్శక్తు లన్నియు అనోళ్ళన్నాధీనమై యుండును; కాని వానిగతులయందు గుణాభేద మున్నది. వివరణ సౌకర్యా ర్థమై వానిని ప్రత్యేకపఱచెదము. ఈవిధమున, పరమైన మనస్సు, మధ్య వ్రి మనస్సు, భౌతిక (స్థూలమైనది)

#### శ్రీ మాతృవాక్కు లు

మనస్సు, ఇంక నత్యంతము అన్నమయమైన మనస్సు అని వ్యవహరించెడము; ఇంకను అనేక విభాగముల జేయ వచ్చును.

ఇపుడు, స్ట్రాణలోకముయొక్క యధికార మంద నట్లు దానికి చాలపైగ మనఃకత్యులు కలవు; ఆక్కడ శత్ర్యక్ష్మలుగాని, శత్ర్యక్ష్మ్మలుగాని యుండవు కాని వేఱుక శ్య్ లున్నవి—అవి అనేక ములు—వానిని ప్రాణమయళ్ళులు తాకి అందు దూరనగును. భాతిక లోకమునకు జేరిన మనఃకత్య్య్ అని మనము వాడెడిది భౌతికమనస్సు, వా\_స్తవమైన మనస్సుకంటె నిర్నితియం దును గతియందును ఎక్కువ జడమైనది (అన్నమయ మైనది, స్టూలమైనది). ఇదియే ప్రాణలో కముయొక్కయు విపడ్ళ క్తులయొక్లయు అధికారమునకు చాలలోబడు చున్నది. అవరమైన ప్రాణమయప్రజ్ఞతోను తత్ప్రవృత్తుల తోను ఈస్టూలమనస్సునకు సాధారణముగ నొకవిధమైన కలిమి కలడు; అవరమైన ప్రాణమయసత్త్వము ఈషణ లను ప్రేరణలను బయల్పఱచునవుడు, ఎక్కువగ అన్న మయమైన యీవస్సు సాయపడుటకువచ్చి, చూచుటకు

# 

యు \_క్లమువలె గనబడు వివరణములతోను, ేహాతూ క్రుల తోను, వ్యాజములతోను, వానిని న్యాయ్యమని యాద రించును. మనస్సునందలి యీ ఆ స్థరమే ప్రాణలోకళ్ళ సూచనలకు మేలుకొనియున్న డి; కావున నాశ్త్రులు దీనిపై దండెత్తును. కాని మనయందు ఉన్నతమైన (పర) మనస్సు ఒకటికలడు ; అది అవ్యాజభౌవములు ప్రకాశ ముగల భావనలును గల ప్రదేశమందు వ్యాపరించును, రూపముల నుత్పాదించును; మటియు, ఇంతవఱకు రూపియ్యబడని భావములు(బుద్ధివృత్తు్తలు) మాత్రముగల మనస్సు ఒకటి కలదు. మహా త్రరములైన యీ మానస్తాస్తర ములు ప్రాణప్రవృత్తులనుండియు శత్రుశ్రమ్తలనుండియు చాల దూరమున పైగ నున్నందున వానిబంధము లేక స్వేచ్ఛానుసారముగ నుండును. అక్కడ ఆన్యోన్య విరుద్ధగతు లుండవచ్చును, సత్యముతో సంఘర్షించదగిన గతులును రూపనిర్నితులును అచ్చట నుండవచ్చును; కాని ప్రాణలోకళ్ళ బాధ, శాత్రవము అని చెప్పదగినది వీదియు నుండదు. త<u>్ర</u>్యవిచారముగల యథార్థమైన మనస్సు, ఆలోచన జేయు మనస్సు,కని పెట్టునది, రూపముల

#### శ్రీ మాతృవాక్కులు

నిర్పించునది, ఇంక రూపియ్యబడని ధీవృత్తులు (శుడ్ధభావ ములు) గల మనస్సు—ఇవి యీ క్రిందటి యీ క్రమము నకును ప్రతాపమునకును చాలమైగ నున్నవి. కాని నేనింతవఱకు జెప్పినవానికంటే నధికతరసత్త్వము బలము గలవియు ఉన్నతతరమైన జన్షస్థానము గలవియు నగు కుటిలమైన సత్త్వములుగాని శిత్రుపత్త్వములుకాని వీని (పూర్క్తిక్డ మనస్సుల) చలనములను సృష్టులను ఆనుకరించ నలవిగా దని యర్థము కాడు.

''మైత్యలాకముయొక్క దరిస్థితు లెన్వి ? శత్ర్మకక్షుల విష యమై ఆది యెట్లు ఆవస్థితమై యున్నది.''

జగముయొక్క యేఖాగము దైవచైతన్యవళమున సాజాత్తుగ నున్నదో ఆదియే చైత్యలోకము, లేక, చైత్యచిత్కక్క; అట్లే మనసత్తయందు వీఖాగము సాజాత్తుగ దైవచేతన వళమున నున్నదో అదియే చైత్య పురుషుడు. దానిపై శత్రుశక్తుల వ్యాపారము అత్యంత దూరముగ నూడ శక్యముకాదు. అది సంవాదభూయి ప్రంఖైన లోకము, అచ్చట సర్వమును ప్రకాశమునుండి ప్రకాశమునకు, అభివృద్ధినుండి యభివృద్ధికి చరించును.

# ಎ೩೩ ಏ ದಕಕ್ಕಳ ಅನು

అది పురుషవ్య క్రియందలి దైవచేతన యుండుస్థానము, పరమాత్త్రపీఠము. అది జ్యోతి సృత్యజ్ఞాన సౌందర్య సామరస్యముల కొక ముఖ్యస్థానము (కేంద్రము); వీనిని మాలో ప్రతివానియందును గల (దైవాత్త) దేవుడు, ఆత్త, తన సాన్నీధ్యముచేత కొద్దికొద్దిగ సృజించును. తన్ను జేరినభాగమైన దానిని (చైత్యమును) ఆధికరించుచు కదలించుచు, దానికి రూపిచ్చుచు నున్నది దైవచేతన. ఆది మీలో ప్రతివానియందును గల యగాధమైన (అంతఃసత్త్ర అంతర పురుషుడు; నీలోనున్న దైవము యొక్క సంపర్కమున కై నీవు దానిని గనిపెట్టవలయును. అది దైవచేతనకును నీయొక్క బాహ్యప్రజ్ఞకును మధ్య వ\_ర్డిగ నున్నది; అదియే అంతర్జీవితమును నిర్పించునది, <u>దై వేచ్ఛయొక్క</u> వ్యవస్థను శాసనమును బాహ్యప్రకృ తియం దావిష్కరించునది. నీలోనున్న చైత్య**పు**రు**షుని** బాహ్య ప్రజ్ఞయం దొఱిగి తాదాత్త్య్య మొందుదు వేని, నిత్య శుద్ధ చైతన్యము నెఱుగగల్లి దానియందు నీవు వసించనగును. మను**ష్య్య** డెల్లప్పడును అజ్ఞానచాలితుడై యున్నట్లు ఉండక, నీలోనున్న నిత్యజ్యోతి స్ట్లానముల

#### శ్రీ మా తృవా కుడ్రాలు

సన్నిధి నెఱుగ బెంపొందుదువు; మఱి దానినే శరణు జొచ్చి, దానికి సమగ్రముగ నిన్ను నివేదన మొనర్చు కొని సకలవిషయములయందును తత్ప్రేరితుడవుగనే యుందువు.

మైన సీయందరి భాగవిశేషము. సీయొక్ల సర్వ స్వభావ మందును మార్పును దెచ్చియియ్యగలదై దాని ప్రభా వేమే క్రమక్రమముగ లో పలనుండి బయటికి, సీప్రజ్ఞ యొక్ల (జడమయ) అన్నమయములైన మేరలను వ్యాపించుచున్నది. ఇచ్చట (ఈ చెత్యమునందు) అప్ర కాశ మేదియులేదు; ఇది నీయందరి ప్రకాశాంశము. పెక్లండు తమలో నున్న ఈ చెత్యాంశము నెఱుగరు. దాని నెఱుంగునట్లు చేయుట యోగముయొక్ల కార్యము, అందువలన, మార్పును సాధించువిధానము, మందముగ బహుళతాబ్దపరిశ్రమ సాధనీయము గాక ఒక పురు పాయుస్సులో నే స్వల్ప సంవత్సరములో నే అడగును.

చైత్యపురుషుడు అనునది మరణమునకు పిదప నుండుచు నున్నయది; వీలన నది నీయొక్క శాశ్వత

# ఎని మ్ దద భ క్రణము

మయిన ఆత్త్త ; ఒక జీవితమునుండి మఱొక జీవితమునకు చేతనను ముందుకు గొనిపోవునది యీచైత్యపురుషుడే.

నీలోనున్న యథార్థమైన దైవవ్య క్రియొక్క వా స్థవవ్య క్రిత్వ మే చైత్యపురుషు డనునది. నీవ్య క్రిత్వ మనగా, నీకు విశిష్టముగనున్న ఆవిష్కరణప్రకారము; మటి నీయొక్క మైత్యపురుషు డనగా, నీయం దాకృతిం బడసిన దైవచేతనయొక్క రూపవిశేషము. కాని వ్య\_క్తి చేతనకు విశ్వచేతనకును గల విభాగబుద్ధి, నీస్వభావకు యితరభాగములను బాధించునది, మైత్యప్రజ్ఞయందు లేదు; సీ వ్య\_క్రిత్వము సీ వావిష్కరించు పద్ధతియని సీ వచ్చట నెఱుగుదువు; కాని యపుడే, ఏశ్వైమేన విశ్వే చేతనను విషయాకారముం గావించునది నీయావిష్కార మని గూడ నెఱుంగుదువు. నీవద్దనుండి నీవొకభాగమును దీసి ముందట బెట్టినయొడల, రెంటికిని అన్యోన్యదృష్టియు అన్యోన్యగతిలీలయు నెట్లు కనబడునో అది య ట్లుండును. విషయాత్త్రక్రమైన సంబంధమును సృజించి దాని ననుభ వించుట్ కై యీడ్ కైతభావము ఆవశ్యకమైనది. కాని నీ ైచెత్యపురుషునియందు దై్వతభావమును తీవ్రపటుచు

#### 🔰 మా తృ వా క్కు లు

విభాగము భ్రాంతిగ గనబడును, ఒక కాను పే, మతే మియుగాడు.

''ఆధ్యాత్త్మికమునకును మైత్యమునకును భేదము కలదా? ఆవి వేఱు వేఱు కశ్యూలా?''

కలదు. చైత్యకళ్ళ పురుషవ్య క్రియోక్ల యావి ష్లృతికి సంబంధించినది; చైత్యము నీయందుగల దైవాం శము క్రియార్థమై లీలయం దుంచబడియున్నది. కాని మనము అథ్యాత్ర్త మనునపుడు, బౌహ్యావిష్కృతీ యం దంతగగాక దైవమునందు వీకాగ్రతంబొందియున్న యేదో యొకడానిని తలచెదము. ఆధ్యాత్రికళ్ళు బహిర్తుఖమైన లీలకు వెనుక స్థాయియై మైగ నున్నది. ప్రకృతియొక్లకరణములకు నాథారముగ నుండుచు బాహ్యావిష్కార మునందు అంతర్భూతముగ గాని అంతర్హితముగ గాని కాకున్నది.

కాని, ఈవిషయములం గుతించి భాషించునపుడు మనము ప్రయోగించు పదములు మనకు బంధనములు గానీయక జాగరూకతతో నుండవలెను. నేను చైత్యము లేక అథ్యాత్త్త మని చెప్పనప్పడు, పదములయొక్క

#### ឯវាសិសជន្ស្រី ៩៤៦ សេះ

బాహ్యాతలమునకు వెనుక అగాధముగనుండు వా\_స్తవ మైన విషయములను, భేదమునందుగూడ నత్యంత సంబం భముగల వానిని, ఉంచుకొని చెప్పెదను. బుద్ధికృతము ై న లక్ష్ ణన్డి రేశములు, భేదనిర్ణ యములును, యథార్థ మైన వస్తుత <u>త్</u>య్మముల గ్రహించరానిపై యత్యంత బాహ్య ములుగను, కఠినములుగను ఉండును. అట్లుండినను, మీాకు ఒకరితోనొకరు సంభాషించు నలవా టుండినదప్ప, నొకరి నొకరు ఎఱుగవలెనేని పదముల యర్థముసు నిష్క్రర్షించుట ప్రాయికముగ నావశ్యకమే. సంభాషణకు ఆడర్శభూతమైన స్థితి యేదనగా, మనస్సులు ఒకటితోనొకటి పొండుడి, ఒకరినొకరు స్వతః బోధ పఱచుకొనుటకు పదము లాథా రముమ్నాత్రమే యయి, ఆడుగడుగునకు వ్యాఖ్యానా వశ్యకత లేకుండుటయే. ఒకేమనుష్యులలో నెస్పడును సంభాషించునప్పడు ఈ ఆనుకూల్యము కలదు. వారి మనస్సులయండు యుక్తమైన సంవాజము ప్రతిష్ఠితమై యున్నది, చెప్పిన విషయముల ల**ఔ్యార్థము త**త్మణపు వారిలో బ్రైవేశించును.

రూపములేని భావములు గల లోక మొకటి కలదు; పదములకు వెనుక ఏది యున్నదో దాని నెఱుగ గోరుదు

వేని నీ వచ్చటకి పోవలెను. వచనముల రూపములనుండి తెలిసికొనవలసిన స్థితియందు సీ వ్రండునంతవఱ**కు, నిజ**మైన భావము నెఱుగువిషయమై ఆకులపడుదువు; మనస్సుయొక్క మానమునుండి,రూ పెత్తుటైకై భావములు ఏలోకమునుంచి దిగుచున్నవో, ఆలోకమున కేగుదువేని, తత్త్మణమున నిజమైన బోధము కలుగును. మీరు ఒకరి నొకరు నిశ్చితముగ నెఱుగవలెనేని, మూనమునందు తెలిసికొనుటకు శ<u>్రక్తులు క</u>ావలయును. ఒకస్థితి యున్న ది, అందు మీా మనస్సులు యు\_క్తములుగను సంవాదసంపన్న ములుగ నున్నవి; కావున నొకడు మఱీయొకని తలంపును భాషయొక్క ఆవశ్యకత లేక యే ఎఱుగ నగును. ఇట్టి పొందిక లేదేని, నీభావమునకు ఎప్పడును నేదైన నొక నికృతి కల్లును; వీలన, నీవు చేనిని జెప్పెదవో దానియందు మఱియొక మనస్సు తనసొంత అర్థము నుంచును. ఒక యర్థమునందో, ఒక యర్థచ్ఛాయయందో నే నొకపద మును బ్రైయోగించెదను; దానికి పేటు అర్థమునో, అర్థచ్ఛాయనో తెలిసికొను వాడుక నీ కున్నది. అప్పడు, ్వచ్ఛముగ, నీవు తెలిసికొనగలది యథార్థమైన నాయభి

## **ಎಸಮುದವಕೃಕರಣಮು**

ప్రాయము గాదు, మఱీ ఆపదమునకు నీ యర్థమేదియో దాని నే. ఇది సంభాషణయందు మాత్రము నిజము కాదు, చదువుటయందుగూడ. ఆగాధమైన బోధనగల ఒక్కగ్రంథ మును బోధపఱచుకొన గోరుదువేని, మనస్సుయొక్క మానముననుండి చదువ నీవు శక్తుడవు కావలయును; కాచుకొనియుండి, వాచకము లోపల లోతుగ భాష లేని ్ప్రదేశ్మునకు బోవనిచ్చి, ఆచ్చటనుండి మెల్లగ నీ బాహ్య ప్రజ్ఞకు బాహ్యతల (స్థూల) మున నున్నబోధ మునకు రావలయును. అట్లు కౌక నీవు పదములను బౌహ్య మనస్సుపై దుముకవిడిచి రెంటిని పొందుపఱచుటకు ప్రయత్నింతు వేని, వాని నిజమైనభావ మందును శ\_క్తి యందును బొత్రిగ తప్పగలవు. నీవు వాచకస్థానమునకు వెనుకనుండె**డు** వ్యక్తముకాని మనస్సుతో నైక్యముం బొందినదప్ప, ఫూర్ణముగ నెఱుగుట యనునది శక్వము కాదు.

ఒక సమయము, ప్రత్యేకమనస్సులు ఒకటితో నొకటి కలియక, భిన్నభిన్నములయిన లోకములవంటివని చెప్పితిమి. ఒక్కొక్టటియు తనలోనే తాను బంధితమై

#### 🔰 మా కృ వా కుండ్రాలు

యితరముతో సామాన్యముగ సాఔత్సంబంధ ముంచు కొనకుండును. కానీ, అది క్రింది (అవరమయిన) మనో భూమియం దట్లుండును; ఆక్కడ నీయొక్కరూపనిర్ని తు లే నిన్ను కప్పు-చున్నవి. వ<u>స్త</u>ువులయందు నిన్ను, నీప్రతి బింబమునే, నీ వెఱుగగలవు. కాని, బయల్పడని మనస్సు యొక్క యీ పరతరప్రదేశములందు, స్వచ్ఛములైన ఉన్నతులయందు నీవు స్వతంత్ర్కడవు; అచ్చట నీవు ప్రవేశించునపుడు, నిన్నుండి (నీప్రత్యేకతనుండి) నీవు బహిర్గతుడవై విశ్వముయొక్క మనోమయకత్యను దూరెదవు. అందు వ్య\_క్టిగతమయిన, ఒక్కొక్ల మనో లోకము, (ప్రత్యేకముగ నున్నది) మహాసముద్రమునందు మునుగుచున్న ట్లుండును. అచ్చట, ఇంకొకని మనస్సును నీమనస్సుగ నున్న ట్లైఆీగి అందేమి జరుగుచున్నదో దానిని దెలిసికొనవచ్చును; ఏలన, అచ్చట నొక మనస్సు ను మఱొక మనస్సునుండి విభజించు వియోజనము లేదు. ఆ ప్రదేశమం దితరులతో నేకీభవించున**పు**డే వార లను నీ వెఱుగనగును; కాకపోయిన, నీమనస్సుకం కె నన్యమనస్సుతో నీకు పొందికయుండదు, స్పర్శ ముండదు,

#### ឯ ស ស ជ ស ស ៩ ៤ គ ស ស

అందేమి జరుగుచున్నదని నిశ్చితముగ నెఱుగుటకు నీ కుపాయము లేదు. తఱుచుగ, నీవు మఱియొకని సమశ్ మున సున్నపుడు వాని చింతన యేమో వేదనమేమో నీ వెఱుగవు, కాని బాహ్యమున వెలువడు కట్యేకు పై నావల పోవగల్గుదువేని, మానముతో సంసర్ధము సాధ్యమగు నొక కట్యావిశేషమును బ్రైవేశించ నగునేని, నీ కా యితరుని మనస్సును, నీమనస్సునువలె, పఠించుటకు వీలుపడును. ఆఫుడు, బయల్పఱచుటను నీవు ప్రయో గించు వచనములకు ప్రాథాన్యము అత్యల్పము; ఏలన, పూర్ణముగ గ్రహించుట వానికి(వచనములకు)ఆతీతము**గ** నున్న పేఱొకదానియం దున్నది; నీ యుద్దేశమునకు అతి స్వల్పవచనములు చాలును. అచ్చట దీర్ఘ వివరణము లావళ్యకములు కావు; ఒకతలంపును వెలిపఱచుటకు పూర్ల్ల మయిన వాచకము నీ కావశ్యము కాకపోవును; ఏలన, వీ అర్థము వివ**త్తు**తమోా, దాని సామౌద్దర్శనము నీవద్ద నున్నది.

''శత్రుశక్తులు లేకుండానే పోవు కాలము ఒకటి వచ్చునా?'' లోకమునం దవి యుండుట కుపయోగము మతే మియు లేనట్లు అగునవుడు, ఆవి పరా రగును. పాని కర్త

#### ్రీ మా తృ వా క్కు లు

పరీకొర్దకమైన విధానముగ నుపయు\_క్ల మగుచున్నది, అందువలన నేదియు విస్తృతము కాక పోనగును; పరి వ ర్ధన (మార్పు) కార్యమం దేదియు పరిత్య క్రము కాక పోనగును. అవి పొరబాటు బడనీయవు. నీసత్తయందు ఒకవి స్థారాంశమును గమనించకపోయిన, ఆవి వచ్చి నీవు లడ్య్ పెట్టని యాస్థానమున తమస్పర్శము నుంచి నీకు బాధతో నది స్పష్టమగునట్లు చేయును; అందువలన నీవ్ర. బలాత్కారముచేత మార్పు బొందుదువు. ఈపద్ధతికి అవి ఎప్పడు ఆవశ్యకము కావా, అపు డవి యుండుట నిరుపయోగము, పాఱిపోవును. ఆవి యిచ్చట నుండుట అనుమతం బయ్యౌ ; వీలన, మహాకార్యమున కవి ఆవశ్వక ములు; ఎప్ప డనివార్యములు గావో అప్పడవి మాఱును, లేకపోయిన, తొలగిపోవును.

" ఆట్లు సంఘటించుటకు చాలకాలము పట్టునా ?"

అంతయు నేస్థితినుండి మాచెదవ్ దానింబట్టి యున్నది. కాల మను నది సాపేక్షము (ఒకదానిని అపే క్షుంచినది, సంబంధించినది). దానింగుతించి, మనుష్యుల సాథారణ బాహ్యస్థితినుండి, లేక, చాలలోతున నున్న

## ឯវាសិសជស្ស័ ៩៤៦ សាហ

అంతః ప్రజ్ఞ యొక్క దృష్టిస్థానమునుండి, లేక, దైవము యొక్క అవేశ్రణమునుండి వ్యవహరింపవచ్చును.

నీవు ైద్ద చేతనతో నేకుడవై యున్నచో, నొక దానిని చేయుటకు మానవగణ నానుసారముగ సహ్చస్త సంవత్సరములు పట్టునో ఓకసంవత్సర**ెపు** పట్టునో <mark>ఆది</mark> ముఖ్యము కాడు; వలన, నీవు మానవప్రకృతికి సంబం ధించిన సర్వమును నీకు బాహ్యమున విడిచిపెట్టి <u>ద</u>ైవ ్రప్రకృతియొక్క అఖండత్వమును, నిత్యతను ప్రవేశించె డవు. కార్యములను త్వరగచేసి ముగించి చూడగోరుట వలన మానవుల నావేశించి బాధపెట్టు తీవ్రమయిన ఔత్సుక్యమునుండి నీవు తప్పించుకొందువు. మోభము, త్వర, చాంచల్యము, ఇవి (మనలను) ఎచ్చటను తీసికొని పోవవు. అది సముద్రపు నీటిపైని నురుగు; అది ఒక పెద్ద కోలాహలము, తనతో నే నిరిచిపోవును. సంభ్రమముతో ్రియల యావేశములంబడి ఎల్లప్పుడు నట నిట బఱు గౌత్తు చుండనియొడల తా మేమియు జేయకున్నామని ఒక భావము మనుజులకు కలదు. ప్రవృత్తులు అను చెప్పబడు నివి యన్నియు విషయములను మార్చుచున్నవను తలంపు ఒక భ్రాంతి. ఒక పాత్రను దీసికొని దానియం

## శ్రీ మా కృవా క్కు లు

డలి నీటినిగొట్టుట యొట్లో యాట్లే ఇది; నీరు అట నీట చలించును గాని నీవు ఎంతకొట్టినను అది యేమో మాఱదు ఈ క్రియాభ్రాంతి మనుజప్రకృతిలోనుండు మహ త్తమ భ్రాంతులలో నొకటి. అది అభివృద్ధిని బాధిం చెడిది; వలన నిది ఎప్పుడు నేదైన నొక సంఖాంత్ర్ర్మవృ త్త్రియందు నీవు పడుటకు ఆవశ్యకతను దెచ్చును. నీవు ఈ భ్రాంతిని గనుగొండు వేని, ఇది యంతయు నెట్లు నిష్ప్ర యోజనమో, ఎట్లు దేనిని మార్చదో, అని మాచుదు వేని (ఎంత బాగుగనుండును)! దానిచేత నీవు ఎచ్చటను దేనిని మార్చలేవు. ఎవ రిట్లు వేగిరపడిపోవుచున్నారో వారు (కొన్ని)శ క్తులవద్ద యంత్రమాత్రముగ సున్నారు; అవి వీరలను తమ వినోదార్థ మాడించుచున్నవి; అవియు ను త్రమగుణముగల శ క్తులు కావు.

లోకమునందు (ఇంతవఱకు) చేయబడినది ఏదిగ నుండినను, క్రియకు బాహ్యముగ మానస్థితులలోనుండి కొందఱే దానిని జేసియున్నారు. ఏలన, దైవశ\_క్తికి ఉపకరణముగ నున్నవారు వారే. వారు క్రియాపరులైన ఆధికారికళురువులు, ప్రాజ్ఞములైన యుపకరణములు; వారే లోకమును మార్చదగిన శక్తులను దెచ్చెదరు.

# ఎಸಿ ಮ ದಶಕ್ಷ ಕರಣ ಮು

ఆరీతిగానే కార్యములు చేయుటకు శక్యములగును, చంచ లమైన క్రియచేత గాదు. శాంతియందు, మానమునందు, నైశ్చల్యమునందు, జగత్తు నిర్తితమయినది; ప్రతియొక్క మారును, దేనినైన నిజముగ నిర్తించవలసినయొడల, దానిని శాంతియందు మానమునందు నిశ్చలతయందు జేయవలయును. లోకమున కేదైన నొనర్చుటైకై ప్రాతః కాలము మొదలుకొని సాయంతనమువఱకు పఱుగౌత్తుచు నుండి సర్వవిధ నిప్ప్రియోజన విషయములయందు శ్ర మ పడవలెనని విశ్వసించుట అవివేకము.

ఒకమారు నీ వీ సుడివంటి శ క్రులనుంచి వెనుక వెళ్లి, నిశ్చల ప్ర దేశముల నడుగు బెట్టినచో, నెంత గొప్ప ఖైంతిని జూచెదవు, (తెలియునా)? ఇచ్చట నచ్చటను పటు నెత్తుడు, వీమి చేసెదము వలచేసెదము అని యొటుగక ఒకరిమై నొకరు తాడన మొనర్చుచు పడుచు నున్న అంధజంతువుల గుంపువలె మానుష్యకము నీకు కనబడును. అట్లుండియు, దీనిని (జనులు) క్రియ అనియు జీవితమనియు చెప్పెదరు. అది వట్టిమ్ భము, క్రియ కాదు, నిజమైన జీవితము కాదు.

#### శ్రీ మాతృవాకుడ్రాలు

పదినిముసము లుపయోగకర్మెన సంభాషణ చేయ వలెనన్న పదిదినములు మానముగ నుండవలెనని నేనొక సమయము చెప్పితిని. ఒకదిన ముపయోగకరముగ పని శేయవలయు**నేని,** ఒక సంవత్సరము నీవు నిశ్చలుడవై యుండవలెనని నే నిఫ్రడు చెప్పగలను. దినదినము చేయు బాహ్యాజీవితమున కావశ్యకములయిన సాధారణ్క్రియ లను గుతించి నేను చెప్పలేదు, అది తెలిసినదే; ఎవరికి లోకమునకు చేయవలసిన దేదియైన నున్నదో, లేక, అట్లున్నదని విళ్వాసమున్నదో వారినిగుఱించి నేను చెప్పెద. నే జెప్పు మానము అంతఃస్థితమైన నైశ్చల్యము; ఎవరు తమ్మక్రియతో నేకభావముం బొందక, తమ ప్రవృ \_త్తియొక్క రూపుచేతను మ్రౌతచేతను అంధులును బధి రులును గాక (దేనినైనను) ఆచరించగలరో, వారికే ఆ మాన ముండును. నీ్ర్మియనుండి నివృత్తుడవై కాల కృతమైన చలనములకు మైగ బోయి ఆవేశ్రమ బొందుము; నిత్యవస్తువుయొక్క ప్రజ్ఞయందు దూరుము. అఫు చే యథార్థమైన క్రియ యిట్టిదని నీకు దెలియును.

# తొమ్మదవప్రకరణము

"మానవ్రేమకును జైవ్రేమకును సంబంధ మేమి? జైవ ప్రేమకు ప్రత్యింధకమా మానవ్రేమ? అట్లుకాక మానవ్రేమ సామర్థ్యము జైవ్రేమసామర్థ్యమున కొక సూచకము కడా? క్రీస్తు రామకృష్ణ వివేకానం దాడులవంటి గొప్ప యాధ్యాత్త్మిక పురుషంలు లక్షణీయమైన ప్రేమభరితస్వభావము గలవారుగ నుండియున్న వారు కారా?"

బ్రహ్హాండ మహాశక్రులలో ప్రేమ యొకటి; అది స్వాశ్రయమైనది, దానిగతి (పోకడ) దేనియందు దేని మూలమున నావిష్కృత మగునో దానిమై నాధారపడక స్వేచ్ఛానుసారముగ స్వతం త్ర ముగ నుండును. ఎచ్చట నావిష్కృతికి సంభవ మున్నదో, ఎచ్చట గ్రహణసామర్థ్య మున్నదో, ఎచ్చట తనకేసి విశాసమున్నదో, అచ్చట నది స్పష్టమగును. నీవు దేనిని ప్రేమ యని చెప్పి అది పురుష గతము, వ్యక్తిగతము అని యసుకొనెదవో, అది యా

బ్రహ్హాండ్ శ్రీక్రిని గ్రహించి వెలిపఱచుటకు గల నీసామర్థ్య విశేషము మాత్రమే. కాని అది విశ్వగత మను కారణ మువల్ల ఒకజడశ \_క్రి (ఎఱుక లేనిది) కాదు ; అది పరమ మైన ప్రజ్ఞగలశ\_క్తి. ప్రజ్ఞాపూర్వకముగ నది తన్ను భూలోకమునం దావిష్కరించి సామౌత్కృతముగావించు కోన నెన్వేషించుచున్నది; ప్రజ్ఞాపూర్వకముగ తన యుపకరణములను తాను వరించుకొనుచున్నది, ఎవరు తేన గతిస్పందములకు ప్రత్యూ త్రర మియ్య సమర్థులో వారికి తన గతిస్పందములయందు ప్రభోధము నిచ్చు చున్నది, తన నిత్యమైన లక్ష్యమేదియోం దానిని వారి యొడ సామౌత్కృత మొనర్ఫ యత్నించుచున్నది; మఱీయు, నెప్పుడుపకరణము అర్హము కాదో, ఆప్పుడు దానిని పడవేసి యితరములకేసి యస్వేషించును. మనుజులు తా మక స్పాత్తుగ ప్రేమవళంగతులైనట్లు అనుకొందురు. ప్రేమ పుట్టి పెరిగి వాడిపోవుటను వారు చూ∙చెదరు, లేక పోయిన నిట్లును ఉండవచ్చును: ఆప్రేమగతి దీర్ఘ కాల స్థాయిగ నుండుటకు విశిష్టయోగ్యతగల కొందఱయెడ నది యొక్కువ కాల ముండుటను వారు చూచెదరు. కాని,

# <u>ကြီး</u> ညျော့ အဆ ညာ နေဝ အသော

వారికి ఇండు గల భావము, వ్య\_క్తిగతమై తమకు ప్రత్యేక ముగ సొంతమనునది, ఒక భ్రమ. శాశ్వతమైన విశ్వగత ప్రేమసముద్రమునుండి యొక తరంగమే అది.

ప్రేమ విశ్వగతము, నిత్యము; అది ఎల్లప్పుడును తన్ను ఆవిష్కరించుకొనుచు, తనసారాంశమున (మార్పు లేక) తదేకరూపపై యుండును. మఱియు, నది **యొ**క డైవశ \_ క్రి ; దానియొక్క ప్రత్య ఈ వ్యాపారములయందు మనము చూచు వికారములు ఉపకరణములకు సంబం ధించినవి. ప్రేమ మానవులయండు మాత్రము స్పష్టమగు నది కాదు; అది సర్వగతము. దానిగతి గ్రహములయందు గలదు. ఒకవేళ్, తాళ్లయందును ఉండనచ్చును; మృగ ములయందు తత్సాన్నిధ్యముం గనిపెట్టుట సులభము. మహాలైన ఈ దివ్యశ్ క్రియొక్క వికార రూఫులన్నీయు పరిచ్ఛిన్నమయిన యుపకరణముయొక్క అప్రకాశ్— అజ్ఞాన—స్వార్థపరత్వముల నుండి కలుగుచున్నవి, ప్రేమకు, ఆ సనాతనమైనశ \_క్రికి, ఆస \_క్రిలేదు, ఈషణ లేదు, ఆ క్రమ ణేచ్ఛ (భో గేచ్ఛ) లేదు, స్వాభిమాన సంగము లేదు; దాని పరిశుద్ధగతిస్వరూప పే మనగా, ఆత్తకు దైవముతో

సైక్యము నన్వేషించుట, ఇతరవిషయములను లక్ష్యు పెట్ట్రక్త, అనన్యలత్య్యముతో నన్వేషించుటయే. దైవప్రేమ తన్ను ఇచ్చుకొనును గాని దేనిని యడుగదు. మానవులు దాని నేమిచేసియున్నారని మనము చెప్ప నక్కఱ లేదు; వారు దానిని మలినముగను బీభత్సావహముగను మార్చి యాన్నారు. అట్లున్నను, మానవులయండు ప్రేమయొక్క ప్రథమస్పన్నము తనయొక్క ఆతి స్వచ్ఛస్త్ర్వేము (ద్రవ్య ము) నుండి ఒకింత దెచ్చుచున్నది; ఒక కుణము వారు తమలను మఱచిపోవుటకు శక్తు లయ్యోదరు; వీలన, ఒక క్ ణము దాని దివ్యస్పర్శము సుకుమారమును సుందరము సైనదంతను ప్రభోధపఱచి యుపచితముం గావించు చున్నది. కాని తరువాత మానవస్వభావము, అశుద్ధా పేక్ ఫూరితమైనదై, ప్రతిఫలముం దేనినైన గోరుచు, తా నిచ్చుటకు వినిమయము నడుగుచు, తన నీచతృప్తులకై యాక్రందించుచు, వది దివ్యముగ నుండెనో దానిని వికారపఱచి యశుద్ధపఱచుచు, బాహ్యతలమునకు వచ్చు చున్న ది.

నీవు దైవప్రేమ నావిష్కరించుటకు, దైవప్రేమను గ్రహించు శ\_క్రి నీ కుండవలెను. వలన, ఎవరు దాని

# తా <u>మృ</u>దవ<mark>ప</mark>కరణము

సహజమైన గతికి స్వభావముననే ఉన్నీలితులైయున్నారో వారే దాని నావిష్కరింపగలరు. వారి యుస్త్రీలన మెంత విశాలముగను ప్రసన్నముగ నుండునో, అంత డైవపే మను మూలపారిశుద్ధ్యముతో వెలిపఱచగలరు; ఎంత నికృష్ణమైన మానవభావములతో నది మిశ్రీతమైనదో, అంత అధికముగ నుండును <u>వ</u>ైరూప్యము కూడ. ఎవడు ప్రేమయొక్క సారాంశ్రమునకును సత్వ్యమునకును ఉన్నీ లితుడు కాడో, వాడు దైవమును సమీపించుట శక్యము కాడు, జ్ఞానమార్గానుసారులు కూడ ఒకస్థానమునకు వచ్చి, దాని నత్క్రమించి పైకి పోవగోరుడు రేని, వారు 'దైవసమాగమముయొక్కప్రకాశము జ్ఞానము, జ్ఞానము యొక్క హృదయమే ప్రేమ ' అని యారెంటిని ఒకటి గనే అనుభవించి ఆదే సమయమున ప్రేమయందు ప్రవిష్టు లనుగ తమ్లు గనుగొనక మానరు. జీవునియొక్క్ క్రమాభి వృద్ధియండు ఒకస్థానము కలడు. అం దవి (రెండును)కలసి పోయి, ఒకటినుండి మఱీయొకటిని ప్రత్యేకపఱచ ఏలు పడడు. ఈ విభజనము, ప్రారంభమున ఈ రెంటికిని నీవు పాటించు భేదము, మనస్సుయొక్క ఒక సృష్టి: పైనున్న మట్ట్రమునకు నీవు వెళ్ళున**పు**డు ఇవి తొల**గు**ను.

## శ్రీ మా తృ వా క్కు లు

ఇచ్చట దైవమును వెల్లడించి, భూమియందు లౌకికజీవితమును మార్చనెంచి యీలోకమునకు వచ్చిన వారలలో, కొండలు దైవప్రేమ నధికతరమైన పరివూర్ణ తతో నావిష్కరించి యున్నారు. కొందతవద్ద ఆవిష్కరణ పారిళుడ్ద్యము చాల గొప్పది, కావున దానిని తప్పగ డెలిసికొనినడై మానవసంఘము సమ స్థ్రము, వారియెడ డై వెప్పేమయున్నను, వారు కర్కళులు, ప్రేమలేనివారని దోపారోపణ శేయుచున్నది. కాని ఆది (ప్రేమ) వారి యొడ రూపమునందును సత్త్వమందును మాళుషముగ గాక దివ్యముగ సున్నది. మానవుడు ప్రేకునుగుతోంచి భాషించునపుడు, రాగభావోద్రేక దౌర్బల్యముతో దానికి సంబంధము నుంచును. కాని, ఆత్త్రవిస్తృతిం గర్గించు దివ్యగాఢత ప్రతిఫలముం గోరక వ నియంత్ర ణయు లేక నిశ్మేమముగ తన్ను బొత్తిగ ఒకదానముగ నర్పించు **సామ**ర్థ్యము——ఇది మానవులకు తెలయని విషయము. మఱీయు నది (ఆప్రేమ) రాగ మయ భావ ములతో మిశ్రీతము గాకున్నపుడు, అది వారికి కఠోర ముగను దుస్సహము (శీతము)గను ఉండును. అందు

# ခြ‴ညာျှင်သည် နေဝဏ ဿ

ప్రేమయొక్క ఆత్యున్నత గాఢతమశ క్రేని వారు గుర్హె అుగలేరు.

జగత్తున దైవముయొక్క ప్రేమ ఆవిర్భవించుట, ఒక మ<del>హాహా</del>లామము, ఉత్క్ర్మప్రైవైన **ఆ**త్త్మత్యాగము. ఫూర్ల్ల మయిన చైతన్యము జడముయొక్క అజ్ఞతయందు మునిగి లయమగుటకు సమ్హతించెను; చేతనకు తన అప్రకాశమైన లోతులయందు ప్రబోధము కలిగి, వెలు వడిన యీజగత్తు సర్వమును దైవచేతనయొక్కయు ಹ ಪ್ರತ್ರೆಕುಯಾಕ್ಕ್ ಯು ಸತ್ಯುನ್ನ ತಮಯನ ಯಾವಿಮ್ಕ್ రముం గావించ నగునని, అది యట్లు చేశెను. ఇదియే పరమ్మ ప్రేమ చేవభావముయొక్క పరిపూర్ణ స్టితిని, తన యద్వితీయ ప్రజ్ఞను, అఖండజ్ఞానమును పోగొట్టు కొన నంగీకరించి, అచిత్రుతో నేకమై అజ్ఞానముతోను అంధ కారముతోను జగమున నివసించుటయే. ఆట్లుం డియు, ఒక పేళ నౌవరును దానిని ప్రేమ యని తలవక పోవచ్చును; వీలన నది వెలుపలి రాగభావమును ధరించి యుండ లేదు; తాను చేసినదానికి ప్రతిగ దేనిని అపేకుించదు; తన త్యాగము నాడంబరముతో చూపదు.

#### శ్రీ మా కృ వా క్కు లు

జగత్తున ప్రేమయొక్కళ్ మాదివ్య ప్రవృత్తిని స్వచ్ఛ ముగ గ్రహించి స్పష్టపటచ సామర్థ్యముగల చిత్తులను (చేతనలను) కనిపట్టుటకు ప్రయత్నించుచున్నది. ప్రేమ కేసీ సకలజీవరాళుల పరుగు, ప్రపంచహ్ళదయమందును సకలహృదయములయందును ఈ దుర్ని వారమైన చోదన, అన్వేషణ— ఇది మానవ స్పృహాన్వేషణలకు వెనుక యుండు దైవప్రేమ చేయు ప్రేరణయే. అది లక్షలక్షల యుపకరణములను స్పృశించి యొల్లప్పడు ప్రయత్న పడుచు, నెల్లప్పడు నపజయ మొందుచు నుండును. కానీ యొడ తెగనీ యా స్పర్శము వానీని తయారుచేయుచు నున్నది, కావున ఒకదినము తటాలున వారియొడ నాత్తార్మణసామర్థ్యము, ప్రేమసామర్థ్యము, మేలుకొనును.

ప్రేమయోక్ల ప్రవృత్తి మానవులయం దే అడగ లేదు, మానవప్రపంచముకం టే నన్యప్రపంచములయందు దానివికృతి ఒక పేళ తక్కువగా నుండవచ్చును. పుప్పము లను వృత్యములను జూడుము. సూరో్యదయ మగునపు డంతయు నిశ్శబ్ద మగుచున్నది, ఒక త్రణము కూర్పుండి ప్రకృతితో నేకాంతముగ వ్యవహరించుము; నేలనుండి

# ြ°ေညာ္ျငေသ ႘ျဴး နေဝဏ ဿ

వృత్త్మ్మూలముల యడుగునుండి వృత్త్మ్ముల నార నర ములమూలమున వి\_స్తృతమగు నత్యున్నత శాఖలవఱకు పై కౌక్కుచున్న ఒక తీవ్రేచ్ఛ (ఉత్కాండ్)ను నీ వెఱిగి యనుభవింతువు; ఆది గాఢ పే నిమయొక చ్రాయు స్పృహ యొక్కయు నుత్కాంక్ ..... వదలిపోయిన వెలుతురును మరల బొందగోరునది, ప్రకాశముం దెచ్చునది, సౌఖ్యము నిచ్చునదియు నైన నొకదానికై గల్లు స్పృహా. అందు పరి శుద్ధమైన సాంద్రమైన లాలస ఒకటి కలదు. (ఆది యెటు వంటిదన) వృశ్ల్ ములయందలి చలనమును నీవు అనుభ వింతు వేని, నీయొక్క సత్వముకూడ నిచ్చట వ్యక్తము కాని కాంత్రిప్రకాశ్ ప్రేమల కొఱ్జై నిరతిశ్య నమస్య యం దుండి పైకి ఉద్దమించును. ఒక మాఱు ఈ విఫుల మయిన, నిర్తలమైన యథార్థ దివ్యప్రేమతో నీకు సంప ర్కము కలుగునేని, స్వల్పకాలమైనను అత్యల్పరూపమం దయినను, దాని ననుభవించు చుండుదువేని, మానవేచ్చ దాని నెంత యధమము గావించినదని నీ వెఱుగ గలవు. మానవస్వభావమందు అదినీచము, పశుప్రాయము. స్వార్థపరము, ప్రచండము, మరినమును అయిన నేదో

## 🐧 మా తృ వా క్కు లు

ఒకటిగ నయినది, లేకపోయిన, దుర్బలమును రాగభావ మయముగను, అల్పిష్టభావములచేత చేయబడినదిగను, భంగురముగను, బాహ్యముగ (కేవలము పై భాగము నెనే స్థూలముగ)ను, నిర్బంధశీలముగను అయిన నేదో ఒకటిగ నయిపోయినది. ఈ నైచ్యమును, పశుత్వ మును, లేక స్వాభిమానదౌర్బల్యమును లోకులు ప్రేమ యనెదరు!

"మన ప్రాణమయస్త్వము జైవ్రేమయండు ఖాగము పుచ్చుకొనగల్గునా? అట్లగునేని, ఆ ఖాగ్ర్మాణమునకు సాధువైన రూపు (సరియైనపద్ధతి) ఎయ్యది?"

దైవప్రేమావిష్కృతి ఎచ్చట నిలువవలెనని ఉద్దిప్రము? అవా స్థవము లేక అమూ ర్హమయిన (నిరవ యవమైన) ప్రదేశములందే యది నియమితమా? దైవ ప్రేమ తన యావిష్కృతిని భూలోకమున క్రింద అత్యంత జడమయు వస్తువునందు ప్రవేశింపజేయుచున్నది. అది మానవప్రజ్ఞయొక్క స్వార్థపర వికృతులయందు తన్ను వ్యక్తిపులమందు తన్ను వ్యక్తిపులమందు తన్ను అభివ్యక్తమయిన సమ స్థప్రపంచమందు ఎట్లో, అట్లే

## ကြောည်း ရေးရသည် နေ ရမာ ဆား

దైవప్రేమయందును ప్రధానమైన నొకయంశము. ప్రాణమయు అభి మయస్త్రయు క్కములు కావు; కాని, ప్రకృతియొక్క యీని బ్రాత్రిక్గి మాల చెడి వికృతిం బొంది యున్నందున, దీనిని బ్రోత్రిగే నెత్తిపేని త్రోయికాలనుననే చైతన్యముయొక్క పరి వ్రశక్తి ఉడాస్తువును (భౌతికమును) స్పృశించును. తన క్రియాపుడాలనుననే చేతన్యముయుక్క పరి వ్రశక్తి ఉడాస్తువును (భౌతికమును) స్పృశించును. తన క్రియాపుత్వమును, జీవనక్రికిని నిపేశించుటకు ప్రాణము లేనిమొడల జడము మృతముగనే మిగులును. స్త్వము (ప్రస్థుమనంది) యొక్క ఉత్పృష్టభాగములకు భూలోకసంబంధము కలుగదు, అవి జీవితమునందు ఘనీ భౌవముం బొలువు, అవి తృ ప్రిజెందకయే పరారగంను.

నేను చెప్పామన్న దైవప్రేమ ఇచ్చట భౌతికమైన నీభూమియండు, ఇడవ స్త్రవునండు అభివ్య క్రమగు ప్రేమ ; కాని అది శోంద్రముం దాల్చవలెనేని, మానుషవికృతులు లేకుండ శుద్ధముగ నుండవలెను. ఎల్ల యావిష్కారము నండువలె, దీనిందుందును ప్రాణము అనివార్యమైన కార్య కారి. కాని, ఎప్పుండునే యున్నట్లు, ప్రతికూలశ్కులు ఈ

అమూల్యవ స్తువు పై తమ పిడిపట్టును వేసియున్న వి. ప్రాణ ముయొక్క శ క్రియే మందమును, విషయ్గ్రహణాసమర్థ మును అగు జడమును ప్రవేశించి, దానిని ప్రత్యుద్బోధ సమర్థముగను, జీవిగను గావించినది. కాని ప్రతికూల శ్రీకృలు దానిని వికారపఱచి యున్నవి. అవి దానిని స్వార్థ వరతా హింసా కామనలకు, సకలవిధ మాలిన్యమునకు కే త్రముగ నొనర్ఫి దైవకార్యమున భాగముం గ్రహీంచ నీయక అడ్డిగించియున్నవి. చేయవలసిన దోమన, దానిని మార్చవలసిన దొక్కటియే, నిర్బంధముగ లోబఱచు టయోం ధ్వంసపటచుటయోం గాదు. వీలన, అది లేకుండ సాన్డ్ ) త (దృధమైన తీవ్రత) ఎచ్చటను శక్యము కాదు. మనలో నేది తన్ను త్యాగముచేసికొనునో, అదియే ప్రాణము, స్వభావముననే యట్టిది. గ్రహించుకొనుట కెల్లప్పడును ప్రేరణయు బలమును గలదిగ నున్నందు న**ెన,** ఆది తన్ను అత్యంత మిచ్చుకొనుటకును శ<u>్</u>క్రముగ నున్నది. ఆక్రమించి స్వాధీనమున నుంచుకొనుట యెట్ల్లో, దానికి దెలియును, అందువలన నిశ్మేషముగ త్వజించుట యెట్లో ఆదియు దానికి దెలియును. నిజమైన ప్రాణప్రవృత్తి

# తొ మృదవ భ కరణము

అన్ని ప్రవృత్తులతోను నత్యంత సుందరమైనది,మహార్జ్ల్వల మైనది. కాని, (లోకులు) దానిని మడిచి త్రిప్పి విరూపము గను వికృతముగను, భీభత్సముగను గావించి యున్నారు. ఎచ్చటనైన ప్రేమవిషయక్టమైన మాంనవకథయందు, పరిశోద్ధ ప్రేమ లవమైనను ప్రవేశించి యుండునేని, చాల వికారముం బొందక అభివ్య క్రమగుటకు అనుమతం బయి యుండియుండు నేని, అచ్చట సత్యమైనదానిని సుందరమైన దానిని జూ చెదము. ఆ ప్రేమ ప్రవృత్తి చాలకాల ముండ లేక**ప**ోవునేని, దానికి కారణ మంది; తాను వెతకునది, తనలత్య్ మిది యని తనకే తెలియదు. ఒకస్త్యము లేక వ్య\_క్రీ మఱియొకటితో సంగమించుట కాదు తాను వెదకునది. మఱీ సర్వస్త్ర్వములును దైవముతో సంగ మించుటయే తాను వెదకునది అను జ్ఞానము దానికి లేదు.

ప్రేమయనునది ఒక యుత్క్పప్రమైన శ్రే; దానిని నిత్యమైన చేతన తనవద్దనుండి తమోవృతమై అంధ కార కళంకితమైన జగత్తునకు, దానిని తద్దతసత్ర్వములను (జీవులను) దైవమునకేసి తిరిగి తీసికొని రావళ్ళునని పంపెను. అన్నమయ (జడ) లోకము తన అవిద్యాంధ

#### ్శ్రీ మా కృ వా కుండ్రాలు

కారములందు దైవమును మఱచిపోయియుండెను. ప్రేమ ఆచీకటికి వచ్చెను. అచ్చట నిద్రితమైన దానినంతను మేలుకొలు పెను. ముద్రిత్రమైయుండిన చెవ్రలను దౌఱచి, "ఒక వ స్తువున్న ది, దానికై మేలుకొని, దానికై జీపించుట అర్హ్ము; ఆది ప్రేమ." అని ఉపాంశ్వాద మొన్ఫెను (నీచస్వరమున చెవిలో వచించెను). ప్రేమయందు ్రుబోధము కలిగి, దానితో నీజగత్తు దైవమును మరల పొందుటకు సంభవముకూడ (జగత్తును) ప్రవేశించెను. దృష్టి పైగ దైవమునకేసి ప్రేమద్వారమున బోవుచున్నది. దానికి ప్రత్యు త్రరముగ, దైవాప్రేమయు దైవకృపయు సృష్టిని కలియుటకు ఆవనమ్ర మగుచున్నవి. (ఈ)భూమికిని (ఆ) పరవ స్త్రవునకును మిలనము, దైవమునుండి సృష్టికిని సృష్టినుండి దైవమునకును ప్రేమయొక్కగతి,—పరస్పర వినిమయము కలుగునంతవఱకు, ప్రేమ తన స్వచ్ఛమైన సౌన్దర్యముతో నుండజాలదు, తన సహజశ్ \_క్రిని,పరిపూర్ణ త యందుగల గాధానందమును బడయక పోనగును. దైవప్రేమ యిచ్చట దిగి జడమును జీవితమున కై మేలు కొల్పువఱకు ఈలోకము, మృతమైన జడలోకముగ

#### <u>ကြော်သြား</u> ရသည် နေဝအသော

నుండెను. అప్పటినుండి, జీవితముయొక్క దివ్య మూలమును వెతకుకొని యిది పోయియున్నది, కాని అది వెదకునఫుడు పలువిధాముల తప్పాగ తిరిగి మార్గమున పొరబాటుపడి, చీకటియండు ఇట నట అల్లాడియున్నది. దేనిని వెదకు చున్నారో దానినెఱుగక, అజ్ఞాతమైనదానిని వెదకెడి అంధులవలే, ఈసృష్టియందు సామాన్యముగ నందఱును తమమార్గమున బోవుచున్నారు. వారి కింతవఱకు చాల యొక్కువగ స్రాప్తమయినది యిది; అత్యున్నతరూపమున మానవులకు గనబడుప్రేమ, అత్యచ్ఛమైనది, అత్యంత మవ్యాజమైనది, శిశువునందు మాతకు గల వాత్సల్యము వంటిది. ఈ పే 9 మయొక్క మానుష్ట్రవృత్తి తా నింత వఱకు కనిపట్టని దానిని దేనినో రహస్యముగ వెతకు చున్నది; కాని, ఆది ఎయ్యది యని గాని ఎచ్చట దానిని గనిపట్టవలెనని గాని దానికి తెలియదు. మానుషరూప ములయం దావిష్కృతిపై నాథారపడక స్వచ్ఛమైయున్న డై వప్పేమయందు ఏశ్రణమున మానవునకు ప్రభోధము కలుగునో, ఆ**పు**డే, తనహృదయ మింత కాలము దేనికై స్పృహించుచుండెనో వానికి తెలియనగును. అదియే

#### శ్రీ మాతృవాక్కులు

జీవునియొక్క తీవే)చ్ఛకు (ఉత్కాండ్ కు) ప్రారంభము, అది చేతనయొక్క ప్రభోధమును దైవసమాగమమునకై యతిస్పృహను దెచ్చును. అవిద్యకు సంబంధించిన సకల రూపములును, అది యుంచిన వైకల్యములును ఆ నిము సము మొదలుకొనియే వాడిపోయి లేకుండ పోవలెను; మటియు నవి దైవార్థమైన ప్రేమచేత దైవప్రేమకు ప్రత్యుత్తర మిచ్చుచున్న సృష్టియొక్క యనన్యగతికి స్థల మియ్యవలయును. ఒకమాఱు ఈ సృష్టి, దైవార్థమైన ప్రేమకు వికసితమై మేలుకొని ఎఱుకబొందునేని, దైవ ప్రేమ సృష్టియెడ తన్ను మేర లేక వర్షించును. ఈ ప్రవృత్తి యొక్క వృత్తము (చక్రాకారము వంటిది) తన్ను చుట్టి తిరుగును, అ**పు**డు రెండుకొనలును కలియును ; పరమ చేతన (పురుషుడు), ఆవిష్కరించు జడము— రెండు పరకోటులును (పరమావధులును) కూడిపోవును, కావున వాని దివ్యసమాగమము అవిరతముగను పూర్ణ ముగను ఆగును.

దైవప్రేమయొక్క పర**మపానన**తను, శ\_క్రిని ఇచ్చట దెచ్చుటకు మహాళ్ళరుషు లీలోకమున జనించి

#### ತ <u>ಮೃ</u>ಧವ**್**ಶ್ರಕರಣಮು

యున్నారు. a = a = bమ భూమియందు చాల సులభము గను, చాల పూర్ణముగను సామౌత్కృతముగా నగునని, అది (మానవ) వ్య\_క్డిరూపమున తన్ను నివేశించికొనెను. ఒకవ్య\_క్రియందు దైవప్రేమ అభివ్య\_క్త మగునపుడు దాని యుపలబ్ది సులభతరము ; ఆది తనగతియందు ఆస్పష్ట ముగను అపౌరు మేయముగను ఉన్న పుడు(దానియుపలబ్ది) చాల కష్టము. ఓకమనిషి (ఆటువంటి) వ్య\_క్డియొక్క తీవ్రతతో తత్స్పర్శముచేత దైవప్రేమ విషయకమైన ప్రజ్ఞయందు ప్రభాధితు డగునేని, వాడు తనకార్యము తనమార్పును సులభ మగునని కనుగొనును; ఏ కలియిక కై వాడు ప్రయాసపడుచున్నాడో ఆది స్వాభావికముగను అత్యంతసమీాపముగను అగును. మఱియు నాసమా గమము, ఆ సాక్షౌత్కారము వానికి చాల ఫూర్లముగ, పరిపక్వముగను ఆగును. వలన, విశ్వగతమై ఆపారు షేయ మైన ప్రేమయొక్క విళాలమైన యేకరూపత దైవముతో శక్యమైన సకలసంబంధముల సౌన్దర్యరాగములచేత్త నుజ్జీవితమును జ్వరితమును గానగును.

# పదియు వప్రకరణము

'' సమయము (భర్తము, మతము) యొక్క .యథార్థ స్వరూ జ మేమి ? ఆది యధ్యాత్త్రజీవితమార్ధమునకు విఘ్న మగునా ?''

మానుష్యకముయొక్క ఉన్నతతర మనస్సుకు సంబంధించినది సమయము. ఇది మానవబుద్ధి (ఉన్నత మనస్సు) త న్నతిక్రమించియున్న యొకదానిని బొందు టకు తన శక్ర్యనుసారముగ బడు పరిశ్రమ; ఈ అతీత మైనదానికి ఈశ్వరుడు లేక చైతన్మము, సత్యము, శ్రడ్గం జ్ఞానము, ఆనందము, లేక, నిర్ద్వంద్వమైన కూటస్థము అని మానుష్యకము పేరిడియున్నది; దీనిని మానవమనస్సు అందజాలదు, కాని అండుటకు బూనుచున్నది. మొట్ట మొదట సమయమున కుత్ప త్రిస్థానము దివ్యము (దైవ సంబంధి)గానే యుండవచ్చును; కాని యాచరణస్వరూప మునందు మానుష్మమే గాని అది దివ్యము కాదు. నీజ ముగ మనము సమయము లని చెప్పవలయునే గాని

#### ಶದಯು ವ ಕೃ ಕ ರಣಮು

సమయము అని చెప్పరాదు; ఏలన, మనిషి కల్పించి యాన్న సమయము ల నేకములు. ఈ వివిధ సమయములకు సమాన జన్మస్థానము లేనప్పడు కూడ, వీనిలో నత్యధిక ములు సమానరీతిగెనే చేయబడినవి. 📆 స్త్రవ సమయము ళుట్టినవిధము మనకు తెలియును. <u>క్రైస్త</u>నసమయము అని మనము దేనిని తెలిసికొందుమో, దానిని నిజముగ, జేసువు కల్పించలేదు, మఱి కొందఱు పండితులు, నేర్పరులు, కలసీ తమతలల నొకవిషయమందు ప్రమా గించి, మనమి**పు**డు చూచుదానిని (కై<u>స్త</u>వమును) నిర్పించిరి. వీరు **వ**ర్పట**చిన** విధమున దానియందు దివ్యత్వ మేదియు లేదు, మఱీ తదనుష్టాన రీతియందును దివ్యత్వ మేదియును గనబడదు. అయినను, ఆ (సమయ) నిర్వాణమునకు సందర్భమో, వ్యాజమో, నిస్సంళ్యముగ మనము దైవపురుషు డనదగు నొకరివద్దనుండి వచ్చిన శ్ర్రుత్రిప్రకాశ్ మే; ఆతడు ఎచ్చటనుండియో ఒక పైక్ డ్య్ నుండి యొక జ్ఞానవి శేషమును, సత్యమును భూమికి దీసికొనివచ్చెను. అతడు వచ్చెను, తన సత్యమున్నకె బాధపడెను. కాని అల్పసంఖ్యాకు లే అత**డు** చెప్పిన

## శ్రీ మా తృ వా క్కు లు

దాని నెఱిగిరి; అత డే సత్యమునకై దుఃఖ మనుభవిం చెనో దానిని కనిపెట్టి యుంచుహానుటకు కొండతే లత్య్ పెట్టిరి; బుద్ధుడు జగత్తునుండి నివృత్తుండై, ధ్యాన మున నాసీసుడై భూమియందలి తాపపీడలనుండియు రోగ మృత్యువుల నుండియు కామనా పాప కుబ్బాధల నుండియు దప్పించుకొనుటకు మార్గముం గన్పట్టైను. అత డొక సత్యమును దర్శించెను; దానిని వెలిపఱచి, చుట్టు నుండిన తన యనుసాహలకును శిష్యులకును దెలిపించ నుద్యమించెను. కానీ అతని మరణమునకు పూర్వమే, అతనిబోధన వ్యావ\_ర్తితమై వికృతిం బొందెను. అతడు పోయినతర్వాతనే, బౌద్ధము నిండుగ ఱౌక్కలుగల నొక సమయమై తలయొత్తెను; బుద్ధుడు చెప్పినది యిది, చెప్పిన దానియొక్క హృదయ మిది, యని అనుకొనబడు విషయముల యాధానమ్ముపై అది స్థాపన మొందెను. కాని, ఆతని శిష్యప్రశిష్యులు, తమ యాచార్యుడు చెప్పిన విషయమును గుతించి అందు ఆచార్యుని భావమును గుతించియు వికమత్యముగల్గని వారైరి, కావున శీఘ్ర ముగనే, మాతృస్థానమున నున్న మూలసమయమునందు

## ಪದಿಯು ವ ಪ್ರಕರಣಮು

వివిధపత్ ములును,ఉపపత్ ములును దత్మిణపన్థ, ఉ త్రరపన్ధ, (హీనయానము, మహాయానము)అత్యంత ప్రాచ్యపన్థ— మొదలైనవి బయలుదేరి ఒక్కొక్కటియు తనదే మూల సమయము, అకళంకితమైన బుద్ధుని ఆమ్నాయము నని ప్రతిపాదించనాయెను. క్రిస్తువుయొక్క బోధనకుగూడ అదే గతి గలెగెను. అదియు ఇదేవిధమున వ్యవస్థబొందిన నొకసమయ మయ్యా. తఱుచుగ నిట్లు చెప్పట కలదు: <u>్రీ స్తు</u>వు తిరిగివచ్చెనేని, అతని బోధనలయం దారోపిత మయిన రూపముల జూచి (తన సమయమును)తానే గుఱు खिలుగలేని వాడగును ; బుద్ధుడు మరలవచ్చు నేని, తన బోధనను ఏమిచేసియున్నారో దానింజూచి ఆైధౌర్యపడి తోడనే నిర్వాణమునకు పాటిపోవును! సకల **స**మయ ములలోను ఒక్కొక్కటియు ఈవిధమైన కథనే చెప్పను. ఒకగౌప్పజగడ్లు రువు వచ్చుటయో అది (సమయము) ఫుట్టుటకు సందర్భము. ఆతడు, ఒక దివ్యసత్యముయ్యెక్క యవతారము, (ఒకదివ్యసత్యము శరీరమును స్వీకరించుట), ఇచ్చట వచ్చి, దానిని (ఆసత్యమును) ప్రకాశకుఱచును. కాని మనుజులు దానిని పట్టుకొని, వాణిజ్యమునకు

#### శ్రీ మాతృవాక్కులు

సాథనముం గావించి, దానిచేత ప్రాయికముగ రాజకీయ వ్యవస్థాపనవంటి ఏ ర్పాటును ఓన ర్ఫైదరు. వారు ఆసమయ మునకు సామ్క్రిగ వీనినంత నమర్ఫియున్నారు. ఓక పరిపాలనపద్ధతి, నీతి, విధులు, మతములు, సిద్ధాంత తత్త్వములు, చట్టములు, నియమములు, కర్తలు, సంప్రదాయమర్యాదలు— ఇవి యన్నియు అనుల్లంఘనీయ ములు, అనుత్తమములు తదనుసారు లందఱును వీనికి కట్టుబడవలసినదే. రాజ్యాంగము ఎట్లో, ఇద్విసమయము) కూడ అల్లే అనుర క్తులను సమ్తానించును, ద్రోహాలను అపథమున బోవువారలను పాచండులను పతితులను దండించును.

బాహ్యావ్యవస్థబొంది నెలకొనియున్న యీగా సమయ ములయొక్క ముఖ్యమైన మొదటి ధర్మసూత్ర మెప్పడు నిట్లుండును. "నాదే ఉత్కృష్టము, నాది ఒక్కటియే సత్యము, అన్యమైన సర్వమును అసత్యము లేక నికృష్టము" అని. మూలభూతమైన యీగా మతవిధి లేకుండపోయిన, ప్రతిష్ఠితములైన సిద్ధాంతములు గల సమయము లుండి యుండవు. ఏకము లేదా అత్యుత్క్రప్పము నగు సత్యము

## ವದಿಯು ವಕ್ರಕರಣಮು

నీకు స్రామ్లమైనదని విశ్వసించి భూషించక పోయిన యొడల, జనులకు బోధపఱచి వారిని నీకడకు ప్రోగు చేయుట నీకు శక్యముకాదు.

సామయికమనస్సు కిటువంటి భావము స్వాభావి కము; కాని అథ్యాత్త్రజీవితమునకు నడ్డ్రముగ నిలుచు నదియు నదియే. ఒకసమయముయొక్క ధర్మాస్త్రములు, సిద్ధాంతమతములును మనఃకల్పితము లైనవి; నీవు వాని యందు సక్తుడపై నీకు గాను విహితమైన (జీవితపద్ధతి నా దేశించు) ధర్మశాస్త్రములో నే నణగియుండినయొడల, సకల ధర్తశాస్త్రములకును సిద్ధాంతములకును ఆతీతమై వి స్ట్రీర్ణ ముగ గొప్పదిగ బంధళూన్య మైయున్న చైతన్యము యొక్క సత్యమును నీ వెఱుగవు, ఎఱుగజాలవు. ఒక సామయికమతమునందు నిలిచి, దానియందు కట్టుబడి జగ మున నది యొక్కటియే సత్యమని యుందు వేని, నీ యంతరాత్త్మ వైశాల్యము బొందుటను ఆభివృద్ధిని బొందు టను నీవు నిలెపెదవు. కాని మఱియొక దృష్టితో (మూలనుండి) నీవు సమయమును జూచుదువేని, అది మానవులకందఱకును ఎల్లప్పడును విఘ్నముగ నుండవలె

#### శ్రీ మా కృ వా క్కు లు

నని లేదు. అది మానుప్యకముయొక్క అత్యున్నత ్భ్య ర్థనలయం దొకటి యని నీవు దానింజూతు పేని, మానవకల్పితములయందలి లోపములసు మనస్సున నుంచుకొని, నీ వది (సమయము) మానవుని ఉత్కాం మ్ల ఫలిత మని <del>చూచుదువేని, ఆధ్యాత్ర</del>జీవితమును సమాపించుట కది ఒకవిధమైన యుపకారిగ నుండనగును. గాఢాభిలా**షతో** గాంభీర్యముతోను దాని నవలంబింతు వేని, అందు వసత్యమున్నది, వ ఉత్కాండ్ దానిలో దాగియున్నది, ఏ దివ్యా పేశము మానవమనస్సు చేతను మానవనిర్వాణము చేతను ఇచ్చట మార్పొంది పై కల్యముం బొందిన దని నీ వె**లుగ** యల్నించవచ్చును; మతియు నుచితమైన మనఃస్థితితో నీవు, నీమార్గమునందు ప్రకా ళముం జూపుటకును నీ యాధ్యాత్ర్తిక పర్శ్రమకు కొంత నాదరమిచ్చుటకును సమయము నుపయోగించుకొన వచ్చును.

సకల సమయములయందును, భావభరితమైన ఉల్లముగలవారలను, వాస్తవమైన తీప్కో)త్కాండ్ గల్లి యున్నవారలను కొందఱను మనము చూచెదము;

# ವದಿಯು ವರ್ಮಕರಣಮು

కాని, వారు సామాన్య మనస్సుగలవారై జ్ఞానమూల మున <u>ద</u>ైవమును సమీాపించవలసినది అవశ్యమని చూడరు. అట్టి స్వభావములకు సమయ ముపయోగ పడును, అవశ్యముకూడ. ఆలయమున జరుపు సాంప్ర దాయిక కర్తలవంటి బాహ్యారూపములద్వారమున నది వారి ఆంతరమైన యాధ్యాత్తికోతాండ్రకు ఒకొకవిధ మైన యాదరమిచ్చి సాయపడును. ఒక్కొక్కసమయ మందును ఉత్కృష్టమైన యధ్యాత్త్రజీవితమును వృద్ధి **పటచు** కొన్నవారు కొంద**లు** కలరు. కాని వారికి ఆధ్యాత్త్రభావము నొసంగినది ఆ సమయము కాడు; వారే ఆసమయమునందు తమ అధ్యాత్ర్మ భావము నుంచిరి. వా రెచ్చటనుండినను, ఏమతమునందు బుట్టినను, అచే అధ్యాత్ర్మజీవితమును కనుగొని యాచరించియుందురు. వారిని అట్లు గావించునది వారి స్వియసామర్థ్యము, అంతరపురుషుని శ \_క్త్రివి శేషమే కాని వారు అనుసరించు సమయము కాదు. సమయ మొకబంధముగను దాస్యము గను గాకున్నది వారి స్వహావమందలి యాశ\_క్త్రి వల్లనే. వారి మనుస్సు దృఢముగను, ప్రసన్నముగను,

#### 🐧 మాతృవాకు μాలు

చుఱకుగను లేనందున, ఈ మతమునో ఆ మతమునో సంపూర్ణమైన సత్యమని విశ్వసించి, బాధించు సంశయ వితర్క్రములు లేకుండ తమలను బొ\_త్తిగ దాని కర్పించు కొనవలసి యున్నది. ఇటువంటి జనులను సర్వసమయముల యందును, నేజూచియున్నాను, వారి శ్రీద్ధన్ను బాధిం చుట ఒకదోషమే యగును. వారలకు సమయము విఘ్న కరము కాడు. ఇంకను పైకి పోగలవారలకు విఘ్నముగ నున్నది, పోరానివారలకు, (అనగా) చైతన్యముయొక్క మార్గములయందు కొంతదూరము ప్రయాణించ వీలు పడువారలకు, ఉహకారిగ నుండును. అతినికృష్ణమైన విషయములకును అత్యుత్క్రప్పవిషయములకును యము ఒక ప్రేరకముగ నుండియున్నది. సమయము పేర నతిభూ రములయిన యుద్ధములు జరిగియుండినను, బీభత్స మైన యుప్పద్రవము లాచరితములైయుండినను, అది స్వకా ర్యమున కై అత్యు త్రమ వీరత్వమును ఆత్త్రత్యాగమును ఉద్దిపించి యున్నది. తత్వళా స్ర్హముతో సమయముకూడ మానవహానసము పొందియున్న యున్నతపర్శ్ మల మేరను గు\_ర్జించును. దానియొక్క బాహ్యాంగమునకు

# ಪದಿಯ ವಪ್ರಕರಣಮು

నీవు దాసుడ వగుదువేని, అది యొక యాటంకము, ఒక సంకెల; నీకు దాని యంతస్స్త్వము సుపయోగించు కొన దెలియునేని, చైతన్య లోకమున (బ్రవేశించి) కాలుపెట్టి యొగురుట కనుకూలమైన పలకవలే నది యుండనగును.

ఒకసమయవి శేషమున శ్రక్షకలవాడు కాని, ఒక సత్యమును గనిపట్టిన వాడుకాని, తానే సత్యము సమ్మస్థ మును బొత్తిగ కనిపట్టినట్లు ఎంచుటకు ఆస్త్రక్ష డగును. ఇది మానవస్వభావము. మనుజులు దృఢముగ నిలిచి తమ మార్గమున బోవుటకు సత్యాసత్యములు మిత్రితములు కావలెను కాబోలు. సత్యముయొక్క దర్శనము వారి తటాలున లభించునేని, తద్భారమున ధ్వంస మొండుదురు.

ఒక్కొక్కమాటు దైవసత్యము దైవశ్క్రియు భూలో కమున వెలువడవచ్చునప్పడు, భూమియొక్క వా తావరణమున నొకింత మార్పుకలుగుచున్నది. ఈ యవతర ణమునందు (దిగునప్పడు), ఎవరికి గ్రహించుశ్రక్రి కలదో, వారు ప్రబుద్ధులై దానినుండి ఒక ఆవేశమును, ఒకస్పర్శ మును, దృష్టియొక్క ఒక యారంభమును బొందుదురు. వారు గ్రహించుదాని నుంచుకొని చక్కగా వెలిపఅచ

#### 🔰 మా తృ వా క్కు లు

సమర్థులుగ నుండు రేని, "ఒక మహాశ \_క్తి అవతరించి యున్నది; దానితో నాకు సంపర్కమున్నది. దానింగుఱించి নే నెఱిగినదానిని మీాకు జెప్పెద"అని యందురు. కాని అనే కులకు ఆ సామర్థ్యము లేదు, వీలన వారిమనస్సులు ఆల్ప ములు. వారు ప్రకాశముం బొంది ఆవిష్టులవలే "దైవ సత్యము నావద్ద నున్నది; అది సమ స్త్రమును బొ త్రిగ నా వళమున నున్నది" అని అఱచెదరు. ఇళుడు భూమియం దధమపక్రమున రెండు "డజను" క్ర్మీస్తువులు కలరు,— అ ట్ల నేకబుద్ధులు లేకపోయినను—హిందూ దేశ మొక్క టియే యెన్నో ఆవతారముల నొసగును, చిన్న ఆవిర్భా వముల గుతించి చెప్ప నక్క ఆ లేదు. ఈ విధమున సర్వ మును (అసంగతము) పరిహాసాస్పద మగుచున్నది. కాని, వెనుక **వ**దియున్నదో దానిని జూచినయొడల మొట్ట మొదట చూళుకు గనబడునట్లు అంత మౌడ్యము కాదని గోచరమగును. సత్య మేమన, మానుపవ్య క్రికి ఒకస్త్ర్వ ముతోనో ఒకశ క్రితోనో సంబంధము గల్లినపుడు, ఆది తనకు గల విద్యాసంస్కారవళమున, ఐతిహ్యామువల్లను క్రీస్తువనియు బుద్దుడనియు, ఇంక తనకు పరిచితమైన షేర

# ಪದಿಯ ವಕ್ಷಕರಣಮು

దానిని పిలుచును. సంబంధము గలిగినది నిజముగ క్రిస్తు వుతోనా, బుద్ధునితోనా యని చెప్పట చాల క<u>ష</u>్టము, కాని <u>క్రీస్తు</u>వునకు గాని బుద్ధునకు గాని ఎచ్చటనుండి ఆవే ళము వచ్చెనో అచ్చటనుండియే (ఈ మనుజవ్య\_క్తికి గూడ) ఆవేళ్ము రాలేదని యొవరును జెప్పలేరు. ఆటువంటి ಮಾಲಸ್ಥಾನಮುನುಂಡಿಯೆ ಯಾ ಮಾನವಕ್ರು ಅವೆಕ మును గ్రహించియుండవచ్చును. వారు వినయముతో సరళముగ నుండు వారేని, పైగ దేనినిం జెప్పక అంతటితో విరమించి తృ ప్రిబొందుదురు; "ఈ మహాంతుని వద్దనుంచి నే నీ యావేశముం బొందితిని" అని చెప్పదురు. అట్లు గాక దానికి బదులుగ "నేను ఆ మహాంతుడ" నని భూటింతురు. నే నొకనిని యెఱుగుదును, ఆఠడు తాను క్రీస్తువు బుద్ధుడు ఇద్దఱును అని దృధముగ జెప్పుకొనెను. అత డొకింత గ్రహించియుండెను, ఒకసత్యమును అనుభ వించి, దైవసాన్నిధ్యమును తనయందును ఇతరులయం దును జూచియుండెను. ఆ అనుభవము అత్యధిక శ్రీ కలదిగను,ఆ సత్యము అత్యంతము గొప్పదిగ నుండినందున, అతడు భరించ లేడు. అతడు సగముశిచ్చి వాడై మఱునాడే

#### శ్రీ మాతృవాక్కులు

వీథులకు వెళ్లి క్రీస్తువును బుద్ధుడును తనయొడ ఒక్కరై పోయిరని యుద్ఘోషించుచు పోయెను.

ఒక టే దైవ చైతన్య మా సకలసత్త్వముల (జీవ రాశుల) మూలమున వ్యాపరించుచు, ఈ సకలావిష్కృ తుల ద్వారమున తన మార్గమును తయారుచేయు చున్నది. నే డది యిచ్చట భూమియం దింతకుమును పెప్పుడును చేసినదానికంటె చాల <u>శక్తిమ త్</u>రరముగ కార్య మొనర్చుచున్నది. దాని స్పర్శమును ఒకవిధమున ఒక కొలది గ్రహించువారు కొందఱు కలరు; కానీ వారు తాము గ్రహించు దానిని వికృతముం గావించి దానికి తమ సొంతరూపము నొసం గౌదరు. కొందఱు ఆ స్పర్శము నానుభవింతురు, కాని శ\_క్రిని భరించలేక తద్భారాక్రాం తు లై పిచ్చివా రగుదురు. అయినను, కొందఱకు గ్రహణ సామర్థ్యము, థారణశ క్రియు గలవు; వారే పూర్ణజ్ఞాన మునకు పాత్రలు, వరించబడిన ఉపకరణములు, ఆధికారి కులు (క్రియాకారులు).

నీవు వీసమయమునందు బుట్టితివో, లేక, పెరిగితివో, ధాని నిజమైన మదింపును వివేచనజేసి యొఱుగగోరువు

# ಪಡಿಯು ವಕ್ರಕರಣ ಮು

వేని, లేదా, నీవు జన్షచేత నే సంఘమునకు లేక యేదేశ మునకు జేరినవాడవో దానిం గుతించిన సరియైన దృష్టి నీకు కావలెనేని, నీవు యాదృచ్ఛికముగ నే ప్రదేశవిశే షమునందు నిర్బంధమువల్ల వసించుట సంభవించెనో, ఆ ప్రదేశము ఎంత అన్యసాపేత్రముగ (ఇతరదేశముల నపే తుంచినది) నున్నదని తెలిసికొనవలయు**నేని, ఒకమాఱు** నీవు భూమిని జుట్టివచ్చిన జాలును; నీవు దేనిని మంచిది అని యనుకొందు వో అది యితరస్థలములయందు చెడ్డదిగ భావించబడును, ఒకస్థలమున చెడ్డది అని భావించబడు నది మతీయొకస్థలమున మంచిది అని స్వాగతముం బొందు చున్నది. సకల దేశ్ ములును సకలసమయములును వితిహ్యా సంఘాతములనుండి నిర్పితము లగుచున్నవి. వాని నన్ని 🌼 టియందును సన్యాసులను, వీరులను, మహాభ్యవస్తులను, శ \_క్తిమంతులను, అక్ట్లే అలు√లను దుర్జనులమగ్రాడ్ నీచ్చ దూడవచ్చును. అఖడం నీవు "నేను ఈ సమయమున బర గొలిని, కావున నిదియే నత్యమైన సమయమ్ము నేను ఈ దేశ మున బుట్టితిని, అండువలన నది సకలదేశ ములలో నుత్క్న ప్రము"అని చెప్పట ఎంత ఉపహాసనీయమని చూడనగును.

#### శ్రీ మా తృ వా క్కు లు

(అట్లయన) ఒకడు తనకుటుంబవిషయమునగూడ నిట్లు ప్రతిపాదించవచ్చును. "ఇదే స్థలమున పలుసంవత్సరములు పలుశ తాబ్దములు వసించివచ్చిన యీ కుటుంబపువాడను నేను, కాబట్టి దాని ఐతిహ్యాములు నన్ను బంధపఆచును; అవియే ఆదర్శము" అని.

వ స్తువులకు సహజమైన (అంతరంగమైన) మదిం**పు** ఒకటి కలడు; నీవు వానిని స్వతంత్రముగ నరించి పొం దుదువేని, ఆవి నీకు యథార్థమగును, కాని నీపై ఆవి నిర్బంధముగ వేయబడినపుడు (అట్లు యథార్థము) కావు. నీ సమయమునుగుఱించి నీవు దృఢముగ నుండవలెనేని, నీవే దానిని వరించుకొనవలయును; నీ దేశమునుగుఱించి దృఢముగ నుండవలెనేని, నీవే దానిని వరించుకొనవల యును; నీ కుటుంబమునుగుతించి దృఢముగ నుండవలె నేని, దానింగూడ నీవే వరించుకొనవలెను. యదృచ్ఛగ నీకు వచ్చి ఘటించినదానిని ప్రశ్నించక బప్పకొండు వేని, అది నీకు మంచిదో చెడ్డదో నీ జీవితమునకు యథార్థ మైనదో నీకు దృధముగ తెలియకభోవును. స్వభావము గెనే నీకు ఘటించిన చుట్టుప్రక్కలను వంశ్వరంపరగ ప్రాప్తమైనదానిని వర్డించి నివృత్తుడ్ వగుము; అవి ప్రకృతి యొక్క అంథమైన యంత్రప్రాయపు విథానముచేత జేయబడి నీపై త్రోయబడినవి. అంతర్హుఖుడపై కౌంత ముగ రాగభావములు లేకుండ విషయములను గమ నించుము. వానిని వివేచనతో నెఱిగి, స్వేచ్ఛతో వరిం చుము. అపుడు నీవు అంతరంగ సత్యము నెఱీగి యిట్లు చెప్పటకు వీలుపడును, "ఇదియే నాకుటుంబము, ఇదియే నా దేశ్ము. ఇదియే నాసమయము" అని. మనలోపల నే మనము కొంతదూరము పోవుదుమేని, మనలో ప్రతి వానియందును యుగయుగములుగ జీవించుచు బహుళౌ కృతులయందు స్పష్టమగుచునొక్కప్రజ్ఞ కలదని మనము. కనుగొన వచ్చును. మనము ఒక్కొక్కఱము అనేకము లైన వేఱువేఱు దేశములయందు బుట్టి, వేఱువేఱు పలు జాతీయులైయుండి, వేటువేటు పలుసమయములను అనుస రించి యున్నాము. కడపటి దానినే శ్రేష్ణమని మనమేల ఆంగీకరించవలెను ? ఈ అన్ని జన్నములయండు దేశముల యందును సమయములయందును మనము సంపాదించిన యనుభవములు మనలో సకలజన్నములయండును స్ట్రీక

#### 🔰 మాతృవాక్కు లు

ముగ గూడ వచ్చుచున్న అవిచ్ఛిన్న మైన యంతః ప్రజ్ఞలో నిహితములై యున్నవి. ఆచ్పట ఫూర్వానుభవములచేత సృష్టమైన వ్యక్తిమూర్తు లనేకములు కలవు. మనలోనే ఆ వ్యక్తిమూ ర్థిసముదాయమును మన మెఱుగ గల్లు నప్పడు, సత్యముయొక్క ఒకరూపవిశేషమునే సత్య ಮನಿಯು, ಒಕ ದೇಶ ಮೆ ಮನ ದೇಶ ಮನಿಯು, ಒಳಸಮಯ ಮೆ సత్యమైన సమయమనియు చెప్పట అశక్యమగును. ఒక దేశమున బుట్టినవారు కొండ**లు** గలరు, అయినను వారి చేతనయందల్ ముఖ్యాంళములు స్పష్టముగ నీతరదేశము నకు సంబంధించినవి. ''యూరో పు''నండు జనించిన వారిని, స్పక్షముగ ఇండియనులను, నేను చూచియున్నాను. స్పష్టముగ యూరోపియనులను "ఇండియ్" శరీరముల బుట్టియున్న వారలను జూచి యున్నాను. జపానుదేశ మందు కొందఱను "ఇండియ"నులను, మఱికొందఱను యూరోపియనులను జూచియున్నాను. వీరిలో నెవడైన తనకు పూర్వసంబంధముగల దేశమునుగాని నాగరికతను గాని ప్రవేశించినచో, ఆచ్చట తన్ను సంపూర్ణముగ స్వస్థునిగ నెఱుగును.

#### **ಕ**ಿದ್ದಿ ಯಾವ ಕೃತ್ಯಕ್ಷ್ಮಿಕ ಹಾಮು

చై తన్యముయొక్క బంధళూన్యతయండు స్వతం త్రుడవై యుండుట నీకు లక్యుమగునేని, నీ సత్తరాయిక్క అంతరంగసత్యమునకు సంబంధించనివియు, మగ్న చేతనపు వాడుకలుగనున్న సర్వబంధములను నీవు నివారించవల యును. నీవు ఫూర్ణముగను ననన్యముగను దైవమునెడ బొత్తిగ నిన్ను నివేదన మొనర్స్ గోరుదువేని, దానిని కొఱత లేకుండ సర్వసమగ్రముగ జేయవలెను. నీయొక్క కొన్ని భాగములు ఖండఖండములుగ నిక్కడ నక్కడను బంధపడునట్లు వానిని విడువగూడదు. స**హజముగ నే** కలిగియున్న బంధములను బొత్తిగ ఛేదించుట సులభ ము కాదని నీ వా కేష్టుంచవచ్చును. కాని, కొన్నిసంవత్స రములలో నీయం దెన్నిమార్పులు గల్గియున్నవని యెప్ప డైనను వెనుక జూచి యుండలేవా? నీ వట్లు చేయునపుడు, ఎట్లు నీవు కొన్నిసందర్భములయందు (సుఖదుఃఖాదుల) ఎఱిగిన విధమున నెఱుగగల్గితివి, నీవు ఆచరించిన విధ మున నాచరించగల్లిలివని నీవు నిన్నే (ఆశ్చర్యముత్న్) ప్రశ్నించుకొందువు. కొన్ని వేళలయందు పదిసంవత్సర ముల్క్రింద నీ పేమనిషిగ నుంటిపో వాడే నీ విశృడని

#### శ్రీ మాతృవా కుడ్రాలు

గు రైఱుగజాలవు. అట్లుండ, ఎది ఉండిపోయినదో, లేదా, ఎది ఉన్నదో, దానికి నీవెట్లు కట్టుబడవచ్చును ? లేక, ఖావియందు వది యగునో వదికాదో దానిని పూర్వమే నీ వెట్లు నిశ్చయించదగును ?

నీవు లోపలి స్వాతంత్ర్యముతో నీ యభిమతము నెఱిగి దానిపై నీ సకల సంబంధములను నిర్పించుకొనవల యును. నీవు ఏ ఐతిహ్యాసం ప్రదాయములమధ్య వసించుచు పెరిగియున్నా పో,ఆవి చుట్టుప్రక్కల భారము చేతను మన స్సామాన్యము (సమష్టి)చేతను ఇతరుల యభిమతము చేతను నీపై నిర్బంధముగ నుంచబడియున్నవి. వానిని నీ వంగీకరించుటయందు ఒకనిర్బం థాంశ్రము కలదు. సమ యమే మానవులపై నిర్భంధముగ నుంచబడినది. తఱు చుగ నది సమయసంబంధముగల భీతిసూచనచేత లేక ఆథ్యాత్రికమయిన నింక నేవైన భ ర్త్సన (బెదరింపు) చేత ఆదృత మగుచున్నది. దైవముతో నీసంబంధమునం దటు వంటి నిర్బంధ ముండగూడడు; అది స్వతంత్రముగ, నీ మనోభిమతముగ,సీహృదయాభిమతముగ, సంతోపూత్సా హములతో స్వీకృతమైనదిగ నుండవలయును. ఒకడు

#### ಕ ದಿಯಾವ ಕೃತ್ಯಕ್ಷ್ಮ್ಮ್ಮ್

"నేను నిర్బంధమున నున్నాను, వేతెట్లును చేయ లేను"అని వణకుచు చెప్పనగునేని ఎటువంటి ఐక్య మది ? సత్యము స్వతఃస్పష్టము, దానిని లోకముపై నిర్బంధ పఱచరాడు. మానవులు తన్ను ఓప్పుకొనవలెనని ఆవశ్యకత దాని కేమియు లేదు. వీలన నది స్వతఃస్తత్త్ర గలది; దానినింగుఱించి జనులు చెప్పమాటలచేతను, దానిని వా రను**స**రించుట చేతను, అది జీవించియుండ లేదు. కాని ఒక సమయమును స్థాపించువానికి అనేకులు అనుసారు లుండి కావలెను. మనుజులు ఒకసమయముయొక $_{m{\mu}}$  బలమును **మహ**్రత్త్వ మును, అవి అక్కడ లేకున్నను, తదనుసారుల సంఖ్యల నుండి నిర్ణయించెదరు. ఆధ్యాత్త్మిక సత్యముయొక్క మహ త్త్వము (అనుసాగుల) సంఖ్యయందు లేదు. ఒక నవీన సమయమునకు అధిపతి నొకనిని నేను ఎఱుగుదును. అతడు ఆ సమయస్థాపకుని కుమారుడు. ఎదో ఒకసమయము నిర్ని త మగుటకు పలుశ తాబ్దములయన వనియు,మఱియొక సమయ మేదియో నిర్మాణ మగుటకు అనేకళ తాబ్దములు పట్టిన వనియు ఏబదిసంవత్సరముల లో పల సే తమకు నలువది లక్షుల య**నుసా**రు లున్నారనియు నాత డొక సమయమున

## క్రీ మాతృవాకుడ్రులు

చెప్ప నేను వింటిని. ''చూచితిరా, ఎంతగొప్పది మా సమ యము?" అని యాతడు చెప్పెను. సమయములు తమ మహ త్ర్వమును తద్విళ్వాసము గలవారి సంఖ్యనుబట్టి లెక్కించుకొనవచ్చును,కాని సత్యమునకు ఓక్క యనుసారి లేకపోయినను ఆది సత్యముగనే యుండును. సామాన్య మనిషి ఆడంబరము చేయువారియెడ నాకృష్టు డగును; సత్యము ఎచ్చట సందడి లేక విశదమగుచుండునో నచ్చట వెళ్లడు. పెద్ద ఆడంబరము చేయువారికి ప్రకటన జేయు టయు, బిగ్గఆగ ఘోషించుటయు ఆవశ్యము; లేనిచో ననేకసంఖ్యాకుల జనుల నాకర్షించరు. ఇతరు లేమి తలచెద రని లత్య్ పెట్టక జరుగు కార్యము అంత సువిదితము కాడ్, గుంపును సులభముగ నాకర్షించడు. కాని సత్యము నకు ప్రకటన యక్కఱలేదు;√ ఆది తన్ను దాచుకొనడు, ్ర్మకటించుకొనుటకును భూడ్ పేయడు. అది (ఇతరుల) సమ్షతిని వెదకక, అసమ్షతిని నిరాకరించక లోకముయొక్క అంగీ కారము చేత గాని నిరాకరణము చేత గాని ఆకృష్ణము కాక, పీడితమును కాక, తాను స్పష్టమగుటతో నది తృ ప్రి బొందును,

#### ಪದಿಯು ಏ ಪ್ರಕರಣಮು

నీవు యోగమునకై వచ్చునపుడు, నీ మానసకల్ప నలు ప్రాణమయములైన మంచెలును ఖండఖండములుగ చెదిరి పోనిచ్చుటకు తయారుగ నుండవలెను. నీశ్రద్ధ యొకటి దప్ప మఱీ యే ఆధారములేకుండ నాకసమున నిరాలంబుడవుగ నుండుటకు నీవు సన్నద్దుడవు కావల యును. నీవు నీయొక్క పూర్వవాసనను దాని నంటికొని యున్న సకలమును విస్త్రరించి స్పీక్లుయందుండి తీసి వేసి, ఏవిధబంధమును లేక నూతనముగ జనించవలయును. అతీతమును జింతించవలదు, భావియందు ఎట్లు కావలెనని ఉత్కాంక్రింతుపో దానిం దలచుము; దేనిని సాక్షాత్క రించ గోరెదవో దానియందు పూర్ణముగ నుండుము. మృత్మైన గతమునుండి తిరిగి,భావికేసీ తిన్నగ జూడుము. నీయొక్క సమయము, దేశము, కుటుంబము, అంతయు నచ్చట కలడు; ఆది దైవము.

# పదునొకండ వ ప్రకరణము

" శారీరక రోగముల కన్నింటికిని మూలమైన ఉత్పత్తిస్థానము మనస్సుయొక్క వైషమ్యమునందే (క్రమభంగము) కనిపెట్టనగునా? ఆట్లేని, ఎటువంటి మానసమైషమ్యము చెమటకాయ, గొంతునొప్పి యటువంటి వ్యాధులను గల్గించును?"

ఎందఱు జనులు రోగ్స్స్లు లగుదురో, అన్ని హేతువులు ఒకరోగమునకు గలవు. ఒక్కొక్క రోగ మునకును హేతువివరణము వేఱుగ నుండును. "ఈ వ్యాధియో ఆవ్యాధియో నాకేల వచ్చిన" దని నీ వడు గుదువేని దానికి హేతువును జూచి నేను చెప్పగలను, కాని ఒక సామాన్యవిధి లేదు.

ళారీరక వ్యాధులు మనస్సునందరి క్రమభంగమువల్ల, విసంవాదము (వైషమ్యము)వల్ల, అయ్తు క్రమైన ప్రవృత్తి వల్ల నే ఎప్పడును గల్గునవి కావు. రోగమునకు మూలము మానసమం దేదిగ నైన నుండవచ్చును, ప్రాణమం చేదిగ

# ជយ់ ស៊ី ៩០៨ ជេ ត្រូ ៩០ គ សា

నైన నుండవచ్చును, బాహ్యస్పర్శముచేత గలుగు వ్యాధులయందువలె, ఇంచుమించుగ భౌతికముగ నోదైన నుండవచ్చును.మఱీయు, ఈ మో భము యోగమునందలి యొక గతివిశేషముయొక్క ఫలముగ నుండవచ్చును. అట్లయినను గూడ, సంభావ్య హేతువులు అనేకములు గలవు.

యోగమువల్ల రానగు రోగములను దీసికొందము, మనకు సాక్రౌత్తుగను ఆత్యంతికముగను వానితోనే గదా ముఖ్యసంబంధము? ఇచ్చట ఒకరోగవిశేషమునకు ఒక పాతువును జెప్పటకు వీలు గాకున్నను, ఆ వ్యాధులను ఉత్థాపించు పాతువుల స్వభావము ననుసరించి వానిని వివిధవర్గములుగ మనము పేఱుపఱచవచ్చును.

యోగము ననుష్టించువానికి వచ్చెడిదియు పరి వర్తనమున కుప కారిగ నుండునదియు నగు శ్రేక్తి నానావిధ పద్ధతుల బనిచేయును, దాని ఫలితములు గూడ దానిం గ్ర హించు స్వభావమును కర్తవ్య కార్యమును అనుసరించి నానావిధములుగ నుండును. మొట్ట మొదట, (మనుప్రాణ శరీరములతోగూడిన) పురుషునియందు పరివర్తనమునకు

# ్రీ మా తృ వా క్కు లు

తయారుగనున్న సర్వభాగములయొక్క పరివ ర్తనను త్వర పటచును. వాడు ఉస్త్రీలితుడై మనస్సు గ్రహణసమర్థ ముగ నుండు నేని, యోగళ్ క్రి సంపర్కమువల్ల మనస్సు మాటి వేగిరముగ పైకిబోవ దొడంగును. ప్రాణమయ ప్రజ్ఞయందుగూడ, నది తయారుగ నున్నయొడల, అంత వేగముతో మార్పుగల్గవచ్చును, దేహమందు గూడ (అక్లు కావచ్చును). కాని, దేహమందు యోగముయొక్క పరి వ ర్థనశ్ క్రి కొంతవఱకే కార్య కారిగ నుండును. వీలన దేహమునకు గ్రహణసామర్థ్యము మితమైనది. ఈ విశ్వ మందలి అత్యంత భౌతిక (జడ)మయిన క శ్య్ భూయిస్ట్రమైన ్రుతిరోధములు **గ్రహ**ణసామర్థ్యమును మిశ్రీతమైన ఒక స్థితియం దున్నది. పురుషునియందు ఒకభాగముయొక్క శ్రీ**ప్రూ**భివృద్ధిని ఇతరఖాగములును సమానాభివృద్ధితో ననుసరించకబోవునేని, స్వభావమునందు విసంవాదము (వైషమ్యము) కలుగును, ఎచ్చటనైన స్థానచ్యుతి (5 తావున నేది యుండవలెనో అట్లుగాక ఆ తావునుండి జారుట) కల్లును; కావున ఎచ్చటనైన నెప్పడైన ఈ స్థాన భ్రంశ మేర్పడు నేని, ఆది వ్యాధిగ పరిణమించును. వ్యాధి

# 

స్వరూపము స్థానచ్యుతి (స్థాన్ఫ్రంశము)యొక్క స్వరూ పమ్ముపై నాథారపడియున్నది. ఒకవిధమైన విసంవాదము మనస్సును బాధించును, అది గల్గించు నాకులత ఉన్నా దమువఱకు గొన్పోవవచ్చును; మఱొకవిధము శరీరమును బాధించును, జ్వరముగనో చెమటకాయగనో, మఱే దైన గొప్పవైషమ్యముగనో అల్పవైషమ్యముగనో వెలు వడును.

ఒక ప్రక్క, పురుషునియందు వ్యాపరించుళ్క్రికి వీఖాగములు ఉద్భుద్ధములై దానిని గ్రహించుటకు తయా రగనున్న వో, ఆఖాగములయందు యోగశ క్తుల వ్యాపారము వానికి పరివర్తన మొనర్పు ప్రవృత్తిని త్వరపట చును. ఈరీతిగ, యోగముచేత కాలలాభము గల్లును. ప్రపంచమంతయు క్రమక్రమముగ నభివృద్ధి జెండు పరి వర్తనవిథాన మం దున్న డి. నీవు యోగసాధనమును స్వీక రించినయొడల, ఈవిథానము నీయొడ త్వరితముగ జరు గును. సాథారణముగ బహాంవత్సరసాధ్యమైన యొక వ్యాపారము కొన్ని దినములలో, కొన్ని గడియలలో సాధ్యమగును. కాని, త్వరపఱచు ప్రచోదనకు లోబడి

## 🐧 మా తృ వా కుండ్రాలు

విధేయముగ నున్నది నీ యంతక్ప్రజ్ఞయే; వీలన, నీ సత్త యందు ఉత్కృష్టతరమైన భాగములు యోగముయొక్క సత్వరమైన యేకాగ్రప్రవృత్తిని అనుసరించుచు, ఆనవ రతము ఆవశ్యక మగుచున్న సమాధానమును, పొందిక యున్నట్లు కూడికను, సులభముగ ఘటించుకొనును. దేహ మన్ననో సాధారణముగ ఘనముగ నిశ్చేష్టముగ ఉదా సినముగ (ని:స్పృహముగ)నుండును. నీకు ఈభాగమందు వదైన నుద్బోధము లేకుండునేని, ఇచ్చట ప్రతిబంధ ముండునేని, హేతు వేమనగా, దేహము తక్కినఖాగ ములతో నంతవేగముగ బోవ నశ్క్రమైయున్నది. దానికి కాలము పట్టును, సామాన్య జీవితమందు తన సొంతనడ కలో బోవునాట్లే అది నడవవలెను. ఏ మగుచున్నదనగా, ప్రాయమైనపెద్దలు వేగముగ నడుచునపుడు వారితోనున్న బిడ్డ లంత వేగముగ నడవ లేక వెనుక మెల్లగ నడచుదురు. పెద్దలు తమ్ము వెంబడించి వచ్చు బిడ్డ తమకడకువచ్చి చేర్తు వఱకు తా మాగి కాచుకొనియుందురు; ఆట్లే యిదియు గూడ. అంతస్స్త్ త్రేయొక్క్ క్ర్మ్ పూభివృద్ధికిని జడ్మైన దేహా మునకును గల విభిన్నత కాయవ్ర్యూహమునందు వైషమ్య

# ជែណ៍ 87 ឥ០ផង ត្រូ ឥបគសា

మును (స్థానచ్యుతిని) గల్గించుచున్నది, అదియే ఒక రోగ ముగ బయల్పడును. ఈ కారణమువల్ల నే యోగమును స్వీకరించువారు ప్రారంభమున అడుగడుగునకు శరీరమం దసౌఖ్యమునో ఆకులతనో అనుభవింతురు. వారు అప్ర మత్తులై సావథానముగ నుండినయొడల, ఇది సంభవించ నక్క అలేదు. లేదా, శరీరమందు అసాథారణమైన గొప్ప గ్రహణసామర్థ్య మున్నచో, నప్పడును తప్పించు కొండురు. కాని చేహము యోగవిథానమునకై పూర్య మే తయాలైనదిగా నుండినం దప్ప, శారీరకఖాగములు అంతరపరివర్తనమును నిరంతరముగ ననుసరించునట్లు చేయు గ్రహణశ్క్తి అసంమిత్యముగ నుండుట యసాధ్యము.

మనుజుని సామాన్యజీవితమందు క్రమ్మక్రమముగ స్థానచ్యుతి(వైషమ్యము) ఏర్పడుట విధి. మానవుని ప్రాణ మయ మనోమయ సత్త్వములు బ్రహ్హాండళ క్తులయొక్కా గతిని యథాళ్తక్తి యనుసరించును. ప్రపంచముయొక్కా అంతర పరివ ర్థనపరిణామముల ప్రవాహము వానిని గొంత దూరము కొనిపోవును; కాని, అత్యంత భౌతిక ప్రకృతి భర్తమునకు (నియతికి) గట్టుపడిన దేహము చాల మంద

# 🐧 మాతృవాక్కులు

ముగ కదలుచున్నది. కొన్నిసంవత్సరములకు పిదప, డెబ్బ దియో ఎనుబదియో, ఓక వందయో రెండువందలో \_\_\_ ఇది యే పరమావధిగ నుండవచ్చును.... అయినపిదప వైషమ్యము (స్థానచ్యుతి) తీవ్రమై బాహ్యాస్త్ర్వదేహము) శ్రీథిలమై పడిపోవును. అపేతీతమునకును (ఎంత ఆవశ్య ముగ కావలయునో దానికిని), లబ్ధమునకును (దొరకునది ఎంత యోం దానికిని) గల అంతరము (తారతమ్యము), క్రమక్రమముగ నేన్పడు దేహముయొక్క బలఓయము, పొందుపాటు లేమియు మరణసంభవమును చున్నది. సృష్ట్రియండు మందముగ అనవరతము జరుగు నంతరపరివ ర్వమును యోగము ప్రబలముం గావించి త్వరప్రజ్ఞమ్య; కాని, బాహ్యపరివ\_ర్థనముయొక్క గతి వేగముమాత్రము, సాథారణ జీవితమందువలెనే నిలు చును. దేహము అంతరగతిని సాధ్యమైనంతవఱకు సమీా పించి యనుసరించుటకు సాయపడౌడి యొక ర**శ్**ణ**మును** బొంది పూర్వోపాయములం నైకొనిన దప్ప, అంత స్పత్త కును బాహ్యాస్త్రకును గల విసంవాదము (పొందిక లేమి) ఇంకను ఎక్కువ యగుటయే దీని ఫలిత మగును. అప్పటి

# వదు నౌకండవ <sub>త</sub>్కరణము

కిని, నిన్ను వెనుదీయ జేయుటయే దేహనుయొక్క సహజ ధర్మము. ఈ కారణముంబట్టియే మేము "లా K వలదు, త్వరపడవలడు; దేహము వెంబడించుటకై దానికి నీళ్ళు కాల మియ్యవలెను)," అని పలువురకు జెప్పవలసియున్నది; (మేము) కొండఆను ఆధికముగ జేయనీయక దూర మభివృద్ధి జెందనీయక సంవత్సరములుగ వెనుక నుంచవలసి యున్నది. కొన్ని పేళలలో ఈ వైషమ్యమును తెప్పించుట యసాధ్య మగుచున్నది; అఫ్రడు నీకు గలుగు కలత నీవు నిరోధించువిధము ననుసరించియు, నీ వెంత జాగ్రైత్తో, లేదా, అజాగ్రైత్తో నున్నావో దాని ననుసరించియు వివిధముగ నుండును. ఈ హేతువుంబట్టి యే ఒక్కొక్లమారును ఒక బలమైన యభివృద్ధి ప్రవ ్రించునపుడు, తోడనే దానికి పిదప ఒకస్థావరత్వము (చలనము లేమి) తఱుచుగ తప్పక వర్పడుచున్నది; అది, ఎవరికి పూర్వమే ఎచ్చరిక జేయబడలేదో, వారికి ఆభి వృద్ధి యంతయు నిలిచిపోయినట్లుగాను ఒక పకాడ్యమం గాను చలనము లేమిగాను అధైర్యపఱచుటగాను దోచును. వారు ఔత్సుక్యముతో "విషయ మేమి? నా కాలమం

తయు వ్యర్థ మగుచున్న దా? వదియు జరుగలేదే?" అని చింతిల్లుదురు. కాని సత్య మేమనగా, అది పరిపాకమయి సహజమగుటకు కావలసిన కాలము; శరీర మున్తీ లెతమై ఎక్కువగ గ్రహణసామర్థ్య మొంది లో పలి చేతన బొంది యున్న మట్టమును సమీపాపించుట్లైక్, దానికి ఆ విరామ మేర్పడును. మాతా పితలు చాలదూరము ముందుగా నడుచువున్నారు; వెనుకపడిన బిడ్డ పరు గౌత్రి వారింజేరి చేతిం బట్టికొనుట్లైక్ వారు నిలువవలయును; అప్పు చే వారు చేరి ప్రయాణమునకై బయలుదేర నగును.

దేహమం దొక్కాక్క స్థలమును లో పల గలును గతివి శేషమును సూచించు సం కేతమై యున్నది; ఆచ్చట సూక్షములైన సాదృళ్యసూచక సంబంధములు గలవు. కానీ ఇది దీర్హము సంకీర్ణము నగు (చిక్కు) విషయము; తద్వి స్థరమున కిఫుడు దిగ లేము. దేహమం దే స్థానవి శేపము రోగగ్ర స్థమైనదో ఆది లోపల విసంవాదము (వైషమ్యము)యొక్క స్వభావమును సూచించును. ఆది రోగమూలమును జూఫును, రోగ హేతువున కది యొక చిహ్నము. ఆధారము సమ్యము (మనకిప్రాణశరీరము

#### ដែយ ស៊ិ ៩០៥ ដេ ត្រូ ៩ ៤ គ សា

లతోగూడిన ఫురుషుడు) ఒకే మాదిరి పేగముతో వృద్ధి బొందుటను ఏది ఆటంకపఱచు చున్నదో, ఆ నిరోధము యొక్క స్వరూపమును అది తెలుఫును. వ్యాధిచికిత్సను తన్ని వారణమును అది సూచించును. ఎచ్చట పొరబాటు అని ఒకడు పరిఫూర్ల ముగ నెఱుగ గలడేని, ఎయ్యది (ఏభాగము) గ్రహణశ్క్రి లేని దై యుండియున్న దని కన్పట్టి ఆ భాగమును తెఱచి యందు శ్రక్తిని ప్రకాశమును ఉంచగలడేని, బాధితమైన సంవాదమును (సామ్యమును) ఒకడుణమున మరల స్థాపించుటకు వలనుపడును, వ్యాధియు తోడనే తొలగును.

రోగముయొక్క ఉత్ప్రత్తిస్థానము మనస్సునం దుండవచ్చును; అది ప్రాణమం దుండవచ్చును, స్త్రాయం దేఖాగమందైన నుండవచ్చును. ఓకే బ్యాధి నానావిధ మాతువులవల్ల రానగును. వేఱువేఱు మనుజులయందు వేఱువేఱు వైషమ్య (విసంవాద) మూలములనుండి అది (వ్యాధి) కలుగవచ్చును. నిజముగ రోగములేకయే యుండుచోట రోగ మున్నట్లుకూడ తోచును. అట్లయిన, నీకు చాలినంత యొఱుకగలదేని, ఎచ్చటనో ఓకఘర్షణము

#### శ్రీ మాతృవాకు ఈ లు

(ఓరయిక), ప్రవృత్తియందు ఒక విరామము, కలిగినదని సీవు చూడగలవు; దానిని సమకూర్ఫుటచేత నీవు తోడానే స్వస్థుడవు కాగలవు. ఈ విధమైన రోగమునకు శారీరకఫలితములు కల్గినట్లు తోచినను, అందు సత్య మేదియు లేదు. అది సగము భావనాకల్పితము, నిజమైన రోగమునకు జడము (దేహము)పై నుండెడి యదే పిడి పట్టు దానికి ఉండదు.

సంగ్రహముగ (జెప్పదుమేని) రోగములకు మూల కారణములు అనేకములు, గహనములు; ఒక్కొక్కటికిని ఒక పాతుసముదాయ ముండును; కాని, అది సత్త యందు (పురుషునియందు) బలహీనభాగ మెచ్చట ఉన్నదో, దానిని ఎప్పడును సూచించును.

శారీరకము (భౌతికము) గాని, మానసికముగాని, బాహ్యముగాని, ఆంతరముగాని, వ్యాధి మేంతువు వీదిగా నున్నను, అది దేహమును బాధించుటకు మునుపు పురు మని చుట్టుకొని రజీంచుచున్న ఓక ఆ స్థరమును స్పృశించ వలయును. ఈ సూడ్తతరమైన ఆ స్థరమును (ఆ కాశ దేహము) తేజోవహదేహము, నాడీచక్రావరణము, అని

## ស យ ស ទ ខ ខ ៥ ឧ ស្វ្រ ខ ខ ខ ស ស

పలు పేర్ల పలుబోధనలయందు పిలుతురు. అది యొకసూత్తు దేహాము, అయినను ఇంచుమించుగ గోచరమగును. ఇది, మిగుల వేడిగ నావిరి వచ్చుచున్న ఒక వ<u>స్తు</u>వ్రంజుట్టి కన బడు స్పందముల (ఇంచుక కంపము)వేలే నంత ఘనముగ నుండి, స్టూలదేహమునుండి బయటికి వచ్చి దానిని గప్పు కొనును. బాహ్యా ప్రపంచముతో సర్వవ్యవహారములును మధ్యవ\_ర్థియగు దీని మూలముననే జరుగును. (ఏరోగ ్రైమెనను) దే**హము**ను బాధించుటకు మును**పు** మొదట దీనినే ఆక్రమించి దూరవలెను. ఈ ఆవరణము అత్యం తము దృఢముగను అబాధితముగను ఉండునేని, నీవు "ప్లేగం" "కాలరా" (అరిష్టజ్వర విషరాచికాది) మొద లైన అతిదుక్టు వ్యాధులు వ్యాపించియున్న ప్రదేశము లకు వెళ్లియు నిర్బాధుడవై రోగరహీతుడవై యుండు టకు వీలుపడును. ఇది సమ స్థమును నిండుగ, తన బంధము (నిర్నితి) నందు చక్కగ పొందికతోను, తనయంశములు లో పములేని సామ్యావస్థలో నుండువరకు, రాదగిన సకలరోగముల యాక్రమణముల నెట్టివేయుటకు సిద్ధమైన రడుణము.

# శ్రీ మా కృవా క్కు లు

ఈ దేహము ఒక ప్రక్క భౌతిక (శారీరక)మైన యాధారముపై నిర్పితమయి యున్నది. కాని, భౌతిక వస్తువు గాక భౌతికపరిస్థితులచేత (నిర్నితమై యున్నది); మఆియొక ప్రక్క అంతఃకరణ దశావి శేషముల స్పందముల వల్ల (నిర్పితమై యున్నది). కాంతి, సమత, దృధనమ్మకనుు, ఆరోగ్యమునందు శ్రోధ్ధ,కలతనొందని విశ్రాంతి,ఉల్లాసము, ఉజ్జ్వలమయిన సంతుష్టి—ఇవియే దానియండు (ఆదేహ మంద్పు ఘటితమైన అంతఃకరణాంశమై, దానికి బలమును స్త్ర్వ్ మును ఓసగుచున్నవి. అనాయాసముగ త్వరితమైన ప్రతివ్యాపారములతో శీఘ్రవేదనముగల మధ్యవర్హి యికి(ఈ దేహము). ఆటంకము లేక సకలవి థాభిప్రాయము లను (సూచనలను) ఇది గ్రహించుకొనును; (కావున) ఆవి (ఆ యభిప్రాయములు) దీనిని వేగముగ మార్చి, దీనిస్థితికి ఇంచుమించు**గ పునస్సంస్కా**ర మొనర్చును. ఒక చెడ్డ సూచన దాన్మిపై ప్రబలముగ బనిచేయును; ఒక మంచి సూచన ఆదే శ\_క్తితో దానియందు విరుద్ధముగ వ్యాపార మొనర్ఫును. ఉత్పాహము లేమి ధైర్యహానియు ప్రతి కూలఫలము నిచ్చును; ఇవి దానియందు దాని **ద్ర**వ్యము

#### ವದು ನೌಕ೦ದವ ಪ್ರಕರಣಮು

నందు రంధ్రముల జేయునదివాేలె, దుర్బలముగను ప్రతి ఘటించనిదిగను దానిం గావించి విపక్కొక్రమణములకు సులభమగు ద్వారమును దౌరచును.

మధ్యవ ర్థిగనున్న ఈ దేహముయొక్ల వ్యాపా రము, జనులయొడ తరుచుగ స్వయముగ నకారణముగ పరస్పరము ఆకర్షణము విరాగమును ఏల గలుగుచున్న వని ఒక విధముగ దెలుపును. ఈ ప్రతివ్యాపారము లకు మొదటి పీఠము రఓకమైన ఈ (నాడీచ్క్) ఆవర ణము నందున్నది. ఈ ఆవరణమునకు క్ర్తొత్తగ బలముం దెచ్చు జనులవద్ద మనకు సులభముగ ఆకర్షణము కలు గుట ఆనుభవ మగును; దానికి బాధపెట్టి కీడుజేయు వారలవద్ద జుగుప్ప కల్లును. దానికి విరివియగు ననుభవ మును సంతోషమును సుఖమును ఏది తెచ్చియచ్చునో, ఏది దానిని సుఖసంతోషభావముతో ప్రతివ్యాపార మొనర్ప జేయునో, ఆది తోడనే మనపై నొక యాకర్షణమును బ్రామోగించును; ఫలితము (పై జెప్పినదానికి) విరుద్ధముగ నున్నప్పడు, ఇది (ఈ ఆవరణ దేహము) స్వర & ణార్థమైన విసుగుపాటుతో ను\_త్తర మిచ్చును. ఈ (ఇటువంటి) వ్యవ

## శ్రీ మాతృవాక్కు లు

హార మిద్దులు కలయునప్పుడు పరస్పరము తరుచుగ నుండును. సంబంధముల కిది ఒక్కటియే కారణముకాదు, నిజమే; అయినను తలుచుగ నిది యొక కారణము.

**పు**రు**షు**నియొక్క సమ\_స్తస\_త్తయు సమకాలమున విశ్వముయొక్క అంతర్గతిని తెచ్వేగముతో ననుసరించి ్రక్రమ్మక్రమముగ నగు <del>రూపా</del>ంతరపరిణామమందు ముం దుగ బోవ నగునేని, రోగములు ఉండవు, మరణమును ఉండదు. కాని కురుషుని - సమ స్థ్రు త్రయం సమ గ్రముగ నత్యున్నత కత్యులు మొదలుకొని క్రింద నత్యంత జడ క క్యూవఱకు యథార్థముగ నట్లుండవ లేను. (అనగా, విశ్వముయొక్క అంతర్గతిని అనుసరించున దై యుండ వలెను); అది యున్నత కత్య్యలయందు పరివర్ణన శక్రు లకు గావలసినంత లోబడి మిగుల నమ్యముగ నుండును, జడకట్య్ యన్ననో స్వాభావికముగ వేగిరముగ సంస్కార మొనర్పు మార్పుకు (అణగక) వంకరగను స్త్రబ్ధముగను కఠినముగను ఉండును.

కొన్ని స్థలములు కలవు, ఆవి యితరస్థలములకం టె యోగళ \_క్డివ్యాపారమునకు బలవత్తరముగ ప్రతిరోధ

# ಪದು 8್ ಕಂ ಡ ಏ ಪ್ರಕರಣಮು

మొనర్చును; (అటువంటి) వానిని నివారించుట కష్టు తరము. ఆ భాగము అత్యంత జడమయా స్థరములకు జేరి నవి; వానికి సంబంధించినవియే చర్చరోగములు, దంతరోగ ములు మొదలయినవి. ఒకప్పడు శ్రీ అరవిందులు ఒక యోగినిగురించి చెప్పెను. ఆతడు అరోగదృఢగాత్రుడై మహోజ్జ్వల దేహబంధముతో నర్షదాతీరమున నించు మించుగ నొకళ తాబ్దము వసించియుండెను. తన దంత బాధకు ఒకశిష్యుడు ఔషధ మియ్యబోయినప్పడు, ఆ యోగి దానిని వలదని చెప్పాచు ఆ యొకపల్లు తనకు రెండు శ తాబ్దములుగ బాధ నిచ్చియుండినట్లు వచించెను. ఈ యోగి రెండు శ తాబ్దములు జీవించియుండుటకు, జడ ప్రకృతిపై నంతటివళము బొందియుండెను, కాని ఆకాల మంతయు ఒక దంతబాధను జయించుంటుక కళ క్షుడై యుండె.

అత్యపాయకరము లని తలచబడు కొన్ని రోగ ములు అతిసులభముగ నివార్యములు; అల్పప్రాధాన్యము గల కొన్ని రోగము లెక్కువ నిర్బంధముతో ప్రతిబంధ మొనర్చును.

ఓక రోగమునందు గల అపాయము పదింట తొమ్మిది పాళ్లు భీతినుండి వచ్చుచున్నది. భయము నీ కొక రోగము

#### శ్రీ మా తృ వా కుడ్రాలు

యొక్క బౌహ్యారూపము నియ్యగలదు; అది నీకు రోగ మునుగూడ ఇయ్యగలదు — దానిఫలితములు అంత దూరము పోనగును. ఈ ఆ శ్ర మమునకు తఱుచువచ్చెడి యొకనిభార్య, తానేమో యోగ మభ్యసించనిది, పాల వాని యింటిలో (విషూచిక). "కలరా" యుండినట్లు వినెను; ఆమె భయపడెను; మఱునిముసమున ఆ వ్యాధి యొక్క బౌహ్యచిహ్నము లన్నియు గనబడ దొడంగె. కాని ఆమెను శీర్రుముగ స్వస్థపఱచుటకు వీలుపడెను, వీలన బయటకనబడిన లక్షణములు నిజమైన వ్యాధిగా నీయక నివారితంబు లయ్యా.

యోగాభారముయొక్క కార్యములుగ కొన్ని శారీ రక గతులు కలవు; అవి కొన్ని సమయములయందు నిరా థారములైన భీతులను గల్గించును; భీతిని నిరాకరించని యొడల, అవి కీడు జేయవచ్చును. ఉదాహరణముగ, వదైన నిమిాలితముగ నున్న ది (మూసికొని యున్న ది)ఉస్త్రీ లితము (తెరచుకొన్నది)గా కావలసినప్పుడు విశేషముగ నారంభ దళలలో తలయందు ఒకఖార ముండును, అనేకులు దీని ననుభవించియున్నారు; ఈవిషయమైన ప్రశ్న (మునుపే)

## ដែយ ស៊ី ៩០៥ ដេ ស្ត្រី ៤ គ 🖚

వచ్చియున్నది. ఈ అసుఖము ఏమియు జేయడు, రూపాం తరపరిణామమును త్వరపఱచుటకును ఒకఫలమును గల్గిం చుటకును దేహమునందు ప్రబలముగ నవి (శారీరక గతులు) పనిచేయునకుడు, ఏశక్తులకేసి నీ వుస్త్రీలితుడ వగుచున్నావో ఆశ్ క్తులభారముయొక్క ఫలిత**ేపు ఆ**ది (శిరోభారము)అని నీకు తెలిసినయొడల, నీవు దానిని సుల భముగ తరించ వీలుపడును. దానిని నెమ్షదిగ దీసికొన్న యొడల అది అసుఖము లేని వేదనముగ మాఱిపోగలదు. కాని, నీవు భయపడుదు వేని చాల చెడ్డతలనొప్పిని నీవు సంపాదించుకొనుట నిశ్చయము; అది జ్వరమువరకుగూడ పోవచ్చును. స్వభావమునందు ఏదోయొక ప్రతిబంధము వల్ల ఈ అసుఖ మేర్పడుచున్నది; ఈ ప్రతిబంధమును విడి పించుటకు నీకు తెలియునేని, తోడనే నీవు ఆ అసుఖము నుండి విముక్తుడ వగుదువు. కాని నీవు భయపడినయొడల, ఈ అసుఖము ఇంక నేదైన చాలచెడ్డదిగ మాఆవచ్చును నీకుగల యనుభవ మెటువంటిదైనను, నీవు భయమునకు మాత్రము అవకాశ మియ్యరాడు, అవిచాల్యమైన విశ్వా సము నుంచుకొని, సంభవించవలసినదే సంభవించినదని నీవు

## శ్రీ మాతృవాక్కు లు

చిత్రగించవలెను. ఈ మార్గము నెఫుడు వరించితివో, అఫుడు సీ వరణమునకు ఆనుషంగికములైన ఫలముల నన్నింటిని ధౌర్యముగ నంగీకరించవలయును. నీవు (మార్గ మును) వరించిన పిదప వెనుదీసి మరల వరించుచు వెను దీయుచు వికల్పపడుచు సంశయపడుచు భయపడుచు నుండు వేని, నీయందు (నీస్తత్రయందు) వైషమ్యమును (విసంవాదమును) సృజించెదవు. అది నీయభివృద్ధిని వెను దీయజేయునది మాత్ర మేగాక, నీప్రాణమందును మనస్సు నందును పలు కలతలకును దేహమందు ఆసౌఖ్యరోగముల కును జన్మస్థానమై యుండనగును.

# పండ్రౌండవప్రకరణము

"ఒకయోగి సర్వవిషయములను ఎఱుగదగిన ఒక జ్ఞానస్థితిని (చేతనదశను) బొందగలడా? నకల్ప్ శ్నలకును, ఉదాహరణముగ, " రౌలెటెవిటె " సర్వ ద్వంద్వతావాదమువంటె చిక్కుగల శాస్త్రీయ ప్రశ్నలకు ప్రత్యుత్తర మియ్యదగిన జ్ఞానస్థితిని బొందగలడా?"

సిద్ధాంతముంబట్టియు మూలతత్త్వానుసారముగను ఒక యోగి యొఱుగుటకు వలనుపడనిది యేదియు లేదు; అంతయు యోగిపై నాధారపడియున్నది.

కాని ఒక జ్ఞానమునకును మఱొక జ్ఞానమునకును భేద మున్నది. మనస్సు తెలిసికొనువిధమున యోగి తెలిసికొనడు. అతనికి సర్వము తెలియును, అనగా సాధ్య మైన సకలవృత్తాంతమును అత డెఱుగ నగుననియో, ఆతని మనస్సునందు ప్రపంచమును గురించిన సకలవిష యములును గలవనియో, అతని ప్రజ్ఞ ఒకవిధమైన

#### శ్రీ మాతృవాక్కు లు

అద్భుత్రమైన సర్వవిద్యాకోళ మనియోం అర్థము గాదు. వస్తువులను శురుషులను శక్తులను తనయం దుంచుకొన దగినదైన తాదాత్త్య సామర్థ్యముచేత, లేదా, వానితో తీవ్రముగ క్రియోన్తుఖమైన తాదాత్త్య సామర్థ్యముచేత యోగి (వీ విషయమునుగాని) ఎఱుగును. లేకపోయిన, సత్యము జ్ఞానమును గల ఒక చేతనకత్యుయందో, ఒక చేతన సంపర్కముతోనో ఉన్నందున నత డెఱుగును.

సీపు సత్యమైన ప్రజ్ఞలో ఉందువేని, సీకు గలుగు జ్ఞానము కూడ సత్యముం జేరినదిగనే యుండును. అప్పటి కిని, సీపు దేనిని దెలిసికొందువో దానితో నైక్యముం బొందియుండుటచేతనే, సాక్షాత్తుగ నెఱుగుదువు. సీపు తీర్చవలసిన ప్రశ్న ఒకటియున్నను, ఉద్దిష్టమైన యొక విషయమును గురించి చేయవలసిన దేమని నీపు ఆడుగ బడినను, అఫుడు నీపు చాలినంత సావధానముగ నేకాగ్రతతో జూచుటచేత స్వయంప్రేరితముగ కావలసిన జ్ఞానము నిజమైన ప్రత్యు త్రంకమనును గ్రహించగలవు. ఏదైన నొక సిద్ధాంతమతమును జాగ్రత్తతో ప్రయోగా సించుటవలనగాని దానిని మానసపద్ధతిమూలమున సాధిం

# ಕಂಡ್ರೆಂಡವ ಪ್ರಕರಣಮು

చుటవలన గాని, నీవు జ్ఞానమును పొందవు. భౌతిక శాస్ట్రీయమైన మన**స్సు** తన సిద్దాంతనిర్ణయముల**కు** వచ్చుట కీ మార్గములు ఆవశ్యకము లగును. కాని యోగియొక్క జ్ఞానము సామౌద్జ్ఞానము, సాధనాంత రము లేనిది, అనుమితిజన్యము కానిది. ఒక వాస్తువిద్యా విచక్రుణుడు "ఎన్ట్రీసీర్" ఒక "కమా్ " వృత్త ఖండనిర్హాణమునకు సరియైన స్థానమును, వక్ర రేఖను, ద్వారముయొక్క ప్రమాణమును నిర్దేశించవలయు నేని, వాడు గణితము వేసి, సవి<u>స్త</u>రముగ తారతమ్య పరీకు జేసి, తనయందుగల విషయములను ఆధారముగ గొని ఆనుమానించుటచేత నిర్దేశించును. కాని, యోగికి ఇ వేవియు నక్క అలేదు; అతడు చూచును, విషయమును గుంటించిన దర్శన మతనికి గలదు, ఈ విధముననే చేయ వలెను, వేఱువిధమున జేయరా దని యతడు చూచును. (ఇట్లు చూచుటయే) ఈ చూపే అతని జ్ఞానము.

ఒక యోగి తన దర్శన తే. త్ర మునుండి, ప్రజ్ఞాభూమి నుండి, సక లవిషయముల నెఱుగగల డనియు సర్వ ప్రశ్న లకు నుత్తర మియ్యగల డనియు చెప్పట సామాన్యవిధ

# 🐧 మాతృవాక్కులు

మున నొక యభిప్రాయమునందు నిజమే యయ్యును, అతడు ప్రత్యుత్తర మియ్య లేని, లేదా, ఇయ్య రాని ప్రశ్నేలు ఎటువంటివియు లేవు అనుట న్యాయాను సారము కాదు. సామౌద్ జ్ఞానముగల, నిజమైన వస్తుత త్ర్వ జ్ఞానముగల ఒకయోంగి, మానవుల మానస కల్పనా ాజ్యమునకు బొత్తిగ సంబంధించిన ప్రశ్నల కుత్తర మిచ్పుటకు లక్ష్యవెట్టడు. లేదా, ఒకవేళ ఉత్తరమిచ్చుట ఆతనికి కష్టము గాను ఉండవచ్చును. వస్తువుల ఖ్రాంతి రూపములకును బాహ్యారూపములకును సంబంధించిన నాతనికి ఇచ్ఛలేకయో శ\_క్రిలేకయో పోవచ్చును. మనస్సునందు గాదు, అతని జ్ఞానముయొక్క వ్యాపా రము. అటువంటి మానసికమైన మూఢ్ ప్రశ్నను నీవు వేయుదువేని ఒకవేళ నత డు\_త్తరమియ్య నిష్టపడక పోవ చ్చును. ఒక పెద్ద పాఠ శాలో పాథ్యాయుని ప్రశ్నించునట్లు ఆతనికి ఏడైన నొక యవివేక (గర్భితమైన) ప్రశ్నను వేసినను, లేదా, భూతభవిష్యద్వ ర్థమానములం గురిం చిన నేవిధవిషయము నడిగినను ఆతడు ఉ త్రరమియ్య బద్ధు

## ಪಂಡ್ರೆಂಡವು ಕ್ರಣಮು

డనియు చాల సామాన్యమైన తలంపు కలడు; ఇది యొక మూఢాభిప్రాయము. నీచమైన బహిద్డ్లఖ మనస్సుగల వారలను దృ్త్రిపఱచి వా రాశ్చర్యముతో నోరు కౌరచు కొని యున్నట్లు జేయు నత్యద్భుత చేష్టితములను ఒక ఆధ్యాత్తికపురుషునివద్దనుండి ప్రతీతించుట ఎట్లనుచి తమో, అట్లే ఇదియు.

మతీయు, " యోగి" అను శబ్దము స్పష్టార్థము గాక విళాలముగ నున్నది. యోగుల తరగతు లనేక ములు. అధ్యాత్త్ర పరిశ్రమ గాని గూఢవిద్యాపరిశ్రమ గాని పలుగతులయందు పలువరుసలయందు నడుచును, సిద్ధియందును ఉన్నతులు వేఱుపడును. మనస్సుయొక్క మట్టమును మీంటిపోవని శక్తులు కొన్ని గలవు; మఱికొన్ని దాని నతిక్రమించి పోయియున్న వియు గలవు. ప్రయత్న తే. త్రముంబట్టి తత్స్వాభావముం బట్టియు, వారు (యోగులు) పొందియున్న ఉన్నతింబట్టియు, ఏ ప్రజ్ఞతో సంపర్క మొంది దానియందు ప్రవేశింతురో దానిం బట్టియు, అంతయు నున్న ది.

'' బ్రకృతిశా స్రైవే తైలు గొన్ని సమయములయందు మానస కట్య నత్క్రమించిపోలేదా ? '' ఏక్ స్టెయిక్ '' ఆను నాతడు తన

### శ్రీ మా తృవా క్కు లు

సర్వద్వంద్వ తాసిద్ధాంతమును (థియరి ఆఫ్ రెలెటీవిటీ) ఆలోచనపడ్ధతి మూలమున గాక, యాదృచ్భికమైన యొక ఆవేశము మూలమున గనిపెటైనని చెప్పబడియున్నది. ఈ ఆవేశమునకు "విజ్ఞానము" (సూకరైజ్డ్)లో నేసంబంధమైన గలదా?"

ఒక క్రొత్తసత్యమును వెల్లడించు నావేశమును పొండు నొక ప్రకృతిశా గ్ర్మవేత్త దానిని ఆంతఃస్ఫూ ర్థి గల మనస్సునుండి గ్రహించును. ఆ జ్ఞానము, ఇంకను చాల <u>పై</u> గనున్న మఱొకజ్యో తిచేత ప్రకాశ మొందిన యున్నత మనోమయక శ్యుయందు ఒక సాక్షౌద్ధర్శనముగ వచ్చుచున్నది. కాని, దాని కంతకు "విజ్ఞానము" యొక్క కార్యముతో నేసంబంధము లేదు; మఱియు నీయున్నత తరమైన మానసమట్ట్రము "వైజ్ఞానిక" కఓ్యకు చాల దూరమున నున్నది. మానవులు సామాన్యమైన మట్టము నకు మైగ పోయినమాత్రమున, వారు స్వచ్ఛముగ దివ్య మైన ప్రదేశములకు ఎక్కియున్నట్లు నమ్హుటకు ఇచ్ఛగిం తురు. సాధారణమైన మానవమానసమునకును "విజ్ఞాన" మునకును మధ్య నెనేకదళలు గలవు, ఆనేక పారంపర్య క్రమములు గలవు, పలు మధ్యవ\_ర్తి కత్యేలును గలవు. ఒక సాథారణమనిషికి ఈ మధ్యవ ర్థిక క్యూలలో దేనితోనైన

# ಪ**ಾ**ಡ್ರಾಂಡ್ ವ<sub>ಶ</sub> ಕರಣಮು

సామౌత్సంపర్కము గల్గునేని, వాడు తేజిక్రుతిహత్ నేత్రుడై అంధితుడై అపరిమేయతాబుద్ధి భారమున మర్దితు డగును, లేదా, తన సామ్యావస్థను పోగొట్టుకొనును; అట్లయినను, అది "విజ్ఞానము" కాడు.

'ఒక యోగి సర్వవిషయములును ఎఱుగగలడు, సకల్చుశ్నల కాత డు త్ర్వమియ్యగలడు' ఆను సామాన్య మైన యభిప్రాయమునకు వెనుకనున్న వా\_స్తవమైన త\_త్త్వ మే మనగా, మనస్సునం దొక కట్వ్ కలదు, దానియంద భర్వస్తృతియు నిత్మీ ప్రైమె యెప్పడును స్థిరముగనుండును భూమియందలి జీవితమునకు సంబంధించిన సకల మానస ్ప్రవృత్తులును ఆకడ్య్ లో దాకలు అయియున్నవి. ఎవరు అచ్చట పోవుటకు సామర్థ్యముగలవారై ప్రయాస తీసి కొనుటకు లక్ష్య్ ముంచుదురో, వారు తమరు కోరిన దానిని ఆక్కడ చదువవచ్చును, నేర్చుకొనవచ్చును కాని, ఈ ప్రదేశము "వైజ్ఞానిక" ప్రస్థములని పొరబాటు బడరాదు. అయినను, అచ్చట జేరుటకు గూడ జడమయ మైన స్థూలమనస్సుయొక్క వృత్తులను ఉపశమింపజేయు టకు నీవు శ కృడ్మవై యుండవలయును; నీయొక్క యిం

#### శ్రీ మా తృ వా కుడ్రాలు

్ర్మయవ్యాపారములను దూరముగ విడిచిపెట్టి సాధారణ మనోవృత్తులను, అవి వవయినను, నిలుపవలయును; ప్రాణ మయ వృత్తినుండి బయట రావలెను; దేహదాస్యము నుండి విడుదల బొందవలయును. అఫుడే ఆప్రదేశముం బ్రవేశించి నీవు చూడగలవు. కాని, ఈ ప్రయత్నముం జేయుటకు నీకు చాలినంత అక్క అయండు నేని, నీవు అచ్చట పోగలవు, భూమియొక్క స్పృతియందు లిఖత మయిన దానిని నీవు చదువనగును.

ఈలాగున, నీవు లోతుగ మౌనమునకు పోడు వేని, చేతనయం దొకమట్టమును అందుదువు, అచ్చట నీ యొక్క సకల ప్రశ్న లకును ఉత్తరములను గ్రహించుట అసాధ్యము కాదు. ఒకడు "విజ్ఞానము" యొక్క పరి పూర్ణ సత్యమునకు ఉన్నీ లితుడై దానితో నిరంతరసంప ర్మము గలవాడై యుండునేని, "వైజ్ఞానికజ్యోతి"నుండి ప్రత్యు త్తరమునకు అర్హమైన ఏప్రశ్న కైనను తప్పక యుత్తర మియ్యగలడు. అడుగు ప్రశ్నలు వస్తువులకు వెనుక నుండు సత్యమును యాథార్థ్యమును గుఱించిన యొక బుద్ధినుండి రావలయును. పలు ప్రశ్నలు, మిక్కిలి

## ಕಂಡ್ರೆಂಡ್ ವಕ್ಷ ಕರಣಮು

వివాద గ్రైస్త్ర మయినవి, కేవల మానసిక భావముల చేత కల్పితములయిన చిక్కులుగ నుండును, లేదా, అవి వస్తువుల భ్రాంతిరూ పైన బాహ్యావిషయముం గుఱిం చియు నుండును. ఇవి యథార్థమైన జ్ఞానమునకు సంబం ధించినవి కావు; ఇవి జ్ఞానముయొక్క వైరూప్యము, వీని స్త్వ్ ము (సారాంశ్రము) అవిద్యకు జేరినది. మనస్సు యొక్క అజ్ఞానము చేత వేయబడిన ప్రశ్నలకు "వైజ్ఞా నిక " జ్ఞానము ఉత్తరమును, తన సొంతయుత్రరమును తప్పక ఇయ్యవచ్చును; కానీ, అది మానసమట్టమునుండి యడుగువారలకు తృక్తికరముగ నుండకపోవచ్చును, బోధ్యముకూడ గాకుండ బోవచ్చును. మనస్సుయొక్క రీతిని " విజ్ఞానము" పనిచేయవలెనని నీవు ప్రతీక్షించ రాడు, లేకపోయిన, సత్యమందలి జ్ఞానము అవిద్యయందలి ఖండజ్ఞానముతో జేరిపోవుట శ్క్రమై యుండవలెనని గాని, నీవు నిర్బంధించరాడు. మనస్సుయొక్క పద్దతి ఒక విధము, "విజ్ఞానము" వేఱువిధము. ఇది మానసపద్ధతి యొక్క ఆవశ్యకతలకు తన్ను యాక్రముం గావించు కొనునేని, విజ్ఞానముగనే యుండకపోవును. రెంటికిని

#### శ్రీ మాతృవాక్కులు

సమానమైన పరిమాణము లేనందున, వానిని గూడ చేర్చగూడడు.

' ప్రజ్ఞ 'వైజ్ఞానిక' సంతుష్టులను బొందియంన్నప్పుడు, ఆది మనస్సునకు సంబంధించిన విషయములో నక్క ఆ నుంచునా?''

మానసికవిషయములయందు మనస్సున కేవిధమున నక్కఱ యున్నదో, యట్లు విజ్ఞానమున కుండదు. సకల విశ్వ్ ప్రవృత్తులయందును దానికి సొంతమైన ఒక యక్క ఆ యుండును; కాని ఆయక్కట వేఱువిధముగ జూచుట నుండి కల్లును, వేఱుదృష్టితో గల్లును. దానికి ప్రపంచము బా\_త్రిగ చేఱుగ గనబడును. అవేశ్యుబయటిదృష్టి) తల ్రిందుగ మాఱిపోవును. అచ్చటనుండి చూడబడున దొక్కొక్కటియు మనస్సు చూచుదానికి వేఱుగను, తఱు చుగ విరుద్దముగను గూడ నుండును. విషయములకు అర్థము వేఱుగనుండును; వాని రూపము,చలనము, విధా నము, వానిం గుఱించిన సకలమును వే**ఱు**కండ్లతో నిరీ డీత మగును. ఇచ్చట ప్రతిదానిని "విజ్ఞానము" గమ నించుచున్నది; దానికి, మనోవృత్తులయందును, తక్కువగా గాక ప్రాణవృత్తులయందును, జడముయొక్క వృత్తులయం

# ಪಂ ಹೃಂ ಡ ವ ಕ್ರ ಕ ರ ಣ ಮು

డును, సమ స్థవిశ్వలీలయందును, మిక్కిలి యగాధమైన య పేశ్రకలదు, కాని అది పేఱువిధము. బొమ్హలనాడించు వానికిని బొమ్మలాటను జూచువానికిని గల అక్క ఆయందు వ్ భేదముకలదో అదే భేదము ఇచ్చట గూడ. బొమ్మల నాడించువాడు సూత్రములను తాను పట్టుకొనుచు, అవి యేమి చేయవలె **నని**యు, తన యుచ్ఛయే వానిని ఆడించు చున్నదనియు, తనయిచ్ఛ వానిని దేనిం జేయనిచ్చునో దానినే యవి చేయు ననియు ఎఱుగును; బొమ్తలాటను చూచువాడు ఒక్కొక్టనిముసమును జరుగుదానినే చూ-చునుగాని మతేమియు నెఱుగడు. ఆటను గమనించు చున్న వాడు రహస్యమునకు బాహ్యుడైయున్నాడు; వానికి బలవ\_త్తరమైన ఔత్సుక్యముతో నత్యుత్ఛటమైన యక్క ఆ కల్లును; వాడు అప్రతీడీస్తు మైన యాదృచ్ఛిక సంభవములను త త్రైకపడి గమనించును. మఆయుకడు సూత్రములను బట్టుకొని ఆటను నడుపువాడు, ప్రశాం తుడై చరించక యుండును. అవిద్యనుండి గలుగు నక్క అ యందు ఒకతీవ్రత యున్నది, అది భ్రాంతితో బంధపడి యున్నది; నీవు అవిద్యనుండి బయటికి వచ్చునపు డది

#### శ్రీ మాతృవాక్కులు

తొలగవలెను. విషయములయందు మానవులకు గల అక్క అ ఖైంతియందు ప్రతిష్ఠితమై యున్నది; ఆఖ్యాంతిని తొలగించినవారికి ఆటయందుగల అక్క అ యుండానే యుండదు; అది వారికి నీరసముగ నిరానందముగ ఉండును. అందువలననే, ఈ యజ్ఞానమంతయు ఈఖ్యాంతి యంతయు నింత దీర్ఘ కాలము నుండి వచ్చియున్నది. మాన వులు దీనిని కోరుటవల్లను, దానియందును దానియొక్క యొకవిధ వశీకరణమందును సక్తులయి యున్నందునను, అది యుంతకాల మున్నది.

"ఒకమనిషి తనదేవాస్థితిని మార్చుకొని ఏదైన నొక శారీరక లోపమును దిద్దుకొనుటకు గాని తీర్చుకొనుటకు గాని కోరువాడు చేయ వలసిన దేమి? వాడు సాధించవలసిన లత్యముపై నేకా గ్రతతోనుండి తన యిచ్ఛాబలమును బ్రయోగించవలెనా, లేదా, ఆది (తక్పక) కావలసినట్లు ఆగును ఆను విశ్వాసముతో మాత్ర ముండవలెనా, లేదా, దైవశ క్తే తన కుచితమైన కాలమున తన కుచితమైన మార్గమున, ఆభీష్ట సిద్ధిని దెచ్చి యిచ్చునని నమ్మియుండవలెనా?"

ఇ వన్నియు ఓకే విషయముం జేయుటకు పలుమార్ధ ములు, ఓక్కొక్కటియు వేఱువేఱు పరిస్థితులయందు కార్యసాధకముగ నుండును. ఏ పద్ధతి చేత నీ వత్యంతము

## ಪಂಡ್ರೌಂ**ಡ ವ**್ರಕ್ರಣಮು

జయముం గాంచుదువో, అది నీయందు ఉపచితమైన ప్రజ్ఞనుం బట్టియు, నీవు కార్యమునకు దీనికొని రాగల శక్తులస్వభావముం బట్టియు నున్నది. స్వస్థతగాని మార్పు గాని సమా్త్రమయినదను ప్రజ్ఞయందు నీవుండి, నీలోపలియా ప్రజ్ఞారచనయొక్క బలముచేత మెల్లగ వెలుపలిమార్పును సాధించవచ్చును. లేదా, వీనిని సాధించగల శ్రక్తి నీకు దెలియునేని, తద్దర్శన ముండునేని, దాని నుపయోగించుటకు కౌశల ముండునేని, నీవు దానిని క్రిందికి బిలిచి దాని కార్యము వభాగములకు అవశ్యమో అచ్చట దానిని బ్రయోగించదగును; అప్పు డది మార్పును సాధించును. లేదా, మఱియు, నీకట్టమును దైవమునకు దెలిపి దైవశ్రీయందు దృడవిళ్ళాను ముంచి రోగనివృత్తిని అడుగ వచ్చును.

కాని నీ వేమి చేసినను, నీవు ఉపయోగించు విధాన మేదైనను, నీవు దానియందు గొప్పకౌళలమును శక్తిని సంపాదించియున్న హాడవయినను,ఫలమును దైవవళ మునందే అప్పగించవలెను. నీవు ఎప్పుడును ప్రయత్నము చేయవచ్చును, కాని నీప్రయత్న ఫలము నిచ్చుటయో ఇయ్యకుండుటయో, అది దైవగతము. అచ్చటనే నీసొంత

#### శ్రీ మా తృ వా క్కు లు

ళ్\_క్టి (పురుష కారము) నిలుచును; ఫలము వచ్చిన, దానిఁ దెచ్చియిచ్చునది డైవశ్క్రి కాని నీశ \_క్రి కాదు. ఈవిషయము లైకై దైవము నడుగుట సరియా యని నీవు అడుగుదువు. భర్త విషయ్మైన యొక దోషమును దొలగించుటైకై దైవ ప్రార్థన యొట్లు కీడుగాదో, అట్లే శారీరకలో పనివారణకై దైవమున కేసి తిరుగుటయు. కాని నీవే మడిగినను వ్రవ్యయ త్నము జేసినను, ఎక్కువగా ప్రయత్నించుచు, జ్ఞానము నుపయోగించుచు, శ క్రిని వెలిపఱచుచు నున్నప్పడును గూడ, ఫలము దైవకృపపై నాథారపడియున్నదని నీకు ేవేదన ముండవలెను. ఎప్పడు నీవు యోగమును దీసి ొంటివో, పిమ్ఘట నీవు చేయుదానినంతను సంపూర్ణ ప్రప్రత్తిభావముతో జేయవలయును. నీ భావము ఇ ట్లుండవలెను—"నేను తీవ్రముగ కాంక్షించెద, నాలోప ములను దీర్చుకొన యత్నించెద, యథాశ \_క్డి చేసెద. ఫలమునకు మాత్రము నన్ను బొత్తిగ దైవహ్రాము లయం దుంచుకొనెద" అని.

'''ఫలమును గుఱించి నాకు నిశ్చయమున్నది, ఈశ్వరేచ్ఛ సే గోరుదాని నిచ్చునని నాకు దెలియును' ఆని చెప్పిన, నది సాయ చడునా?''

## ಪಂಡ್ರೌಂಡ್ ವ<sub>ಲ್ರ್</sub> ಕರಣಮು

సీవు ఆవిధమున అనుకొనవచ్చును. సీశ్ర్మధ్రయొక్క తీవ్రతకు, సీశ్ర్మధ్ర దేనియం దున్నదో దానిని సాధించు టకు దైవము మునుపే ఇచ్ఛగించియున్నదని యర్థము కావచ్చును. అవిచాల్యమైన శ్ర్మధ్ర దైవేచ్ఛాసాన్నిధ్య మునకు ఒక లింగము (చిహ్నము), భవితవ్యమునకు (జరుగవలసినదానికి) ఒక ప్రమాణము.

'' ఒకడు మానసంపన్నమైన ధ్యానమునం దున్నప్పడు, ఏశక్తులు వ్యాపారము చేయుచున్నవి?"

అది థ్యానముచేయువానిపై నాథారపడియున్నది.

'' మానముగల ధ్యానమం దొకడు తన్ను బొత్తిగ ళూన్య ముగా జేసికొనడా? అట్లయిన, నేదిగాని వానిపై నెట్లు ఆధారపడి యుండును?''

నీవు నిన్ను సంపూర్ణ ళూన్యముగ జేసికొన్నను, అది సీ ఉత్కాంక్ యొక్క స్వరూపమును గాని తద్వ్యాపార కే. త్రమును గాని మార్చడు. కొండటయండు ఉత్పాంక్ మానసమట్టములయందో ప్రాణమయ కే. త్రములయందో చరించును; కొండఱకు ఆధ్యాత్తిక—ఉత్కాంక్ కలడు. వీ శ్రే ప్రత్యు త్వరమిచ్చి పనిచేయుటకు వచ్చునో అది ఉత్కాంక్ యొక్క స్వరూపముపై నాధారపడియున్నది.

#### శ్రీ మాతృవాక్కు లు

థ్యానమందు నిన్ను ళూన్యముగా జేసికొనుట ఒక అంత ర్హానమును గర్గించును; నీవు అఖావమయితి వని గాని మృతమై నిష్క్రియమైన జడమయితి వనిగాని దానికి అర్థము కాదు. వట్టిపాత్ర గా ని న్నొనర్ఫుకొనుచు, దానిని ఎయ్యడి నింపవలయునో దానిని నీవు పిలిచెదవు; అనగా, నీయంతః ప్రజ్ఞయొక్క ఖారమును సిద్ధికేసి విడి పించెదవు అని ఖావము. ప్రజ్ఞయొక్క స్వరూపము తద్భారముయొక్క దళావిశేమమును, ఈ రెండును నీవు కార్యమునకు దీసికొనివచ్చు శక్తులను—అవి సాయ పడునా ఫూ\_ర్తిజేయునా, విఫలమగునా, కీడుగూడ జేయునా, అడ్డపడునా—అనుటసు నిర్ణయించును.

అనేకవిధపరిస్థితులయందు నీవు థ్యానము జేయ వచ్చును. వాని ఫలితము (కార్యము) క్రింద తీసికొని రాబడి లోపల బ్రవేశించియున్న శ్రక్షులయందును, తద్వాక్ట్రపారమందును ఉండును. నీవు ఏ కాంతముగ కూర్పు న్నచ్ ,నీయొక్క బౌహ్యాభ్యంతర పరిస్థితియే ముఖ్యము. ఇతరులతో కూర్పుందు వేని, ప్రథమప్రాథాన్యము సామాన్యపరిస్థితికి ఉండును. కాని ఈ రెంటియందును పరి

## ಪಂಡ್ರೆಂಡ ವುಶ್ರಕರಣಮು

ఫ్థితులు వేఱుపడును; ప్రత్యుత్తర మిచ్చు శక్తులును రెండుమారులు ఒకేవిధముగ నుండవు. (అ**నే**కులు **ఒ**క చోటచేరి) ఏకిభవించి సరిగ సాధించు నేకాగ్రత ఒక గొప్పశ \_క్డి కాగలదు. ఆర్జవముతో పండ్రైండుగులు ఆర్జ వముగలవారు తమయిచ్చను ఉత్కాండ్రను ఏకముం గావించి దైవముం బిలిచినయొడల, దైవము తప్పక ఆవిర్భవించునని యొక ప్రాచీనో క్రికలడు. కాని ఇచ్ఛ (దృఢసంకల్పము) ఏకలశ్యమై యుండవలెను. ఉత్కాంశ్లు ఋజువుగ నుండవలెను. ఏలన, ఎవరీప్రయత్నము చేయు దురో వారు నిశ్చేష్టతయందు (తామసత్వమందు) ఏకీళ వించ వచ్చును. లేదా, తెప్పిదమయిన లేక విపరీతమైన కోరికయండు ఐక్యపడవచ్చును, ఫలముగూడ ఆనర్థకరము గనే కావచ్చును.

నీ ధ్యానమందు మొట్టముదట అత్యంతావశ్యక మేమనగా, సమ\_స్త్రప్రజ్ఞయందును సంపూర్ణమైన ఆర్ట వము. నిన్ను నీవు వంచించుకొనరాదు, ఇతరులను వంచింపరాదు, ఇతరులు నిన్ను వంచింపనీయరాదు, ఇది యవశ్యము. తఱుచుగ జనులకొక కోరిక యుండును.

#### శ్రీ మా తృ వా క్కు లు

ఒక మనోభీప్ట్లము, ఒక జీవితమునకు జేరిన కామన యుండును. ఒక ఉద్దిష్టమైన విధమున అనుభవము రావలెననియో, లేదా, తమ యభిప్రాయములనో గోరిక లనో అభిమతములనో తృ\_ప్రిపటచువిధమున దిరుగవలె ననియోం వారు కోరుదురు. పిదప జరుగునది నీకు పట్టక పోవునేని నీవు మోంసపోవుట సుళ్వగును. ఒకదానిని నీవు చూతువు, దానిని కొంచెనుు మెలిబెట్టి వేఱొక దానినిగా మార్చి వేయుదువు. లేదా, సామాన్యముగను ఋజువుగను ఉన్న నొకదానిని వికారహటచి, లేదా, ఒక యసాథారణమైన యసుభవమని దానిని పెద్దదిగా జేయు దువు. థ్యానమున గూర్చున్న పుడు నీవు నిర్వ్యాజముగను సరళముగను బిడ్డవలె నుండవలయును, నీ బాహ్యామన స్సులో మధ్య ప్రవ ర్థించక, ఏదానినైన నెదురుచూడక, బలాత్కరించక యుండవలెను. ఈస్థితి (ధ్యానమునందు) యెప్పడున్నదో, తక్కినదంతయు లోతుగ నీయందున్న ఉత్కాండ్ నుబట్టి యుండును. లో పలనుండి నీవు కొంతి కావలెనని యడిగినచ్ నది వచ్చును, బలము శ\_క్రి జ్ఞానము ఇవి కావలెనన్న అవియును వచ్చును\_\_\_

#### ಪ ಂ ಹೌಂ ಂ ಜ್ ಪ ಕ್ರಣಮು

కాని అన్నియు గ్రహణసామర్థ్యప్రమాణానుసారముగ (వచ్చును). మఱీయు నీపిలుఫు దైవము నందునని ఒప్పు కొందము. అనగా దైవము నందుటకు నీపిలుఫు చాలి నంతవఱకు శుద్ధముగను దృధముగ నున్నదని భావము; అ ట్లయిన నీఫు దైవము నాహ్వానించుదువేని, దైవము నుండి నీకు ప్రత్యుత్తరము వచ్చును.

# పదుమూడవ ప్రకరణము

" లేలు పాములవంటి కొన్ని జంతువులపై మనకు సహజముగ నుండు జాగుప్పకు ఆధార మెయ్యది?"

ఈ జుగుప్సగాని ఆ జుగుప్సగాని యుండుట ఒక అనివార్యమైన యావశ్యకత కాదు. ఏ జుగుప్పయు లేకయే యుండుట యోగముయొక్క ప్రధానసిద్ధులలో నొకటి.

నీవు జెప్పు జుగుప్ప భీతినుండి వచ్చును; భయము లేనియొడల, అది యుండదు. ఈ భీతి కాధారముగా హేతు వేదియు లేదు. (కారణములేకయే ఈ భీతియుం డును), ఇది సహజముగనే యుండును; ఇది వ్య\_క్తిగతము కాదు, మఱీ జాతిగతము. అది సామాన్యమైన సూచన (అభిప్రాయము), సమ్మమానుష్యకముయొక్క ప్రజ్ఞకు చేరినది. ఒకడు మానవదేహమును స్వీకరించునపుడే,

## ವದು ಮುಂಡವವು ಕರಣಮು

దానిలో నీ సామాన్యములైన యభిప్రాయసూచనలను, జాతికి సంబంధించిన భావములను, మానుష్యకముయొక్క జాతీయ వేదనములను, సాహచర్యములను, ఆకర్షణలను, జాగుప్పలను, భీతులను అంగీకరించును.

కానీ, వేఱువిధముగ జూచినయెడల, ఆకర్షణ యొక్క స్వభావమందు గాని జుగుప్పయొక్క-స్వభావమందు గాని జుగుప్పయొక్క-స్వభావమందు గాని ఫురుషవ్య\_క్రికి సంబంధించినది కొంతయున్నది; వీలన ఈ ప్రవృత్తు లండఱకును ఓకేమాదిరిగ గాక వేఱువేఱు జనులయందు వారి ప్రాణమయస్త్రయొక్క స్పందనరీతిపై ప్రాయికముగ నాథారపడియున్నది. కొందఱు మనుజు లున్నారు, వారికి పాములవంటి జంతువులవడ్డ జుగుప్స లేదనుట మాత్ర మే గాక, వానియందు వారికి ఒక ప్రీతిగూడకలదు. అది ఒక ప్రాణమయమైన ఆకర్షణ, అభి మతము.

ప్రపంచమునందు ప్రీతికరముగ గాని, సుందరముగ గాని, లేకున్న విషయములు నిండియున్నవి; కాని, ఈ విషయములయందు జుగుప్సాభావముతో సంతతము నీ వుండెవలె ననుటకు అది కారణము గాదు. మానవ

#### శ్రీ మాతృవాక్కులు

మానసమును కలత నొందించి దుర్బలపఱచెడి సకలసంగోచ బీభత్స భీతిభావములను మనము జయించ వీలగును. ఈ ప్రతివ్యాపారములను యోగి జయించవలెను. వీలన, ఎల్ల సత్త్వముల,వస్తువుల, సంభవముల (ఘటనల) సమశ్రమున నీవు సంపూర్ణ సమతతో నుండవలసినది యోగమునకు ఆవశ్యకమయిన మొదటిమెట్టు. ఎప్పుడును నీవు నెమ్తది గను అబాధితుడవుగను అచాలితుడవుగను ఉండవలెను; ఆక్కడనే యున్నది యోగియొక్క బలము. ఒకనిశ్యేష మైన నిశ్చలతయు అచంచలతయు నిన్నుఎడుర్కొనెడి అపాయకరములును అతిక్రూరములు నైన జంతువులను గూడ శవిుంపజేయును.

జాగుప్ప ఒక అవిద్యా ప్రవృత్తి. అది స్వరత్ ఇకై అశితీతముగ సహజముగ వచ్చు నొకచేష్ట. కానీ అపా యమునుండి నిన్ను బొత్తిగ రత్యించునది జ్ఞానమే కానీ ఆలోచించక వచ్చు జాగుప్పకాడు. ఆజ్ఞానము అపాయము యొక్క స్వరూపముం గుతించినది, అపాయమును తొల గించునదైన, లేదా, దానిని నిరర్ధకముం గావించునదైన ఉపాయమును ఎఱుకతో ప్రయోగించుటయే. ఈ ప్రవృ

## ಪದು ಮುಂಡ್ ಪಟ್ರಕರಣ ಮು

త్తులకు ఉదయస్థానమగు నవిద్య ఒక సామాన్యమైన మానవస్థితి, దానిని జయించుట శక్యము; మనలను జుట్టి యెల్లెడల నున్నదియు మన బాహ్యాస\_త్తకు మూలముగ నున్నదియు నైన అసంస్కృత మానవస్వభావమునకు మనము బంధపడవలసిన దేమియు లేదు.

వృద్ధియగుచున్న ప్రజ్ఞ యజ్ఞానమును తొలగించును; నీకు కావలసినది ప్రజ్ఞు, ఎల్లప్పడును అత్యధికముగ ప్రజ్ఞు, ళోంద్దమును సరళమును ప్రకాశము నగుప్రజ్ఞ. పరిపక్వమ యిన య్రాప్రజ్ఞయొక్క వెలుతురులో విషయము లున్నవి యున్నట్లు కనబడునే గాని, ఎట్లు కనబడగోరునో యట్లు. కనబడవు. ఎల్లవిషయములును జరుగుచున్నపుడు, వానిని ఉన్నవియున్నట్లు దాకలు చేశెడి ఒక తెరవలె నున్నది యా ్ర్మజ్ఞ. ఏది లేజోమయముగనో అంధకారమయముగనో యున్నదో, ఏది తిన్నగనో వంకరగనో యున్నదో దాని నంతయు నీవు జూతువు. నీప్రజ్ఞ (రూపగ్రాహియగు) ఒక తెరగానో, అద్దముగానో యగును; కాని నీవు ఒక **ధ్యా**నస్థితిలో కేవల<u>డ్రప్</u>టగా నున్నప్పడే యిది **యి**. ట్లగును: నీవు క్రియాపరుడవై యున్నప్పుడు, అది యొక

#### శ్రీ మాతృవాక్కు లు

శోధనదీపము. నీవు వ విషయమును వ స్థలమందుగాని ప్రకాశమున జూచి లోపలప్రవేశించి పరీతీంచగోరుదు వేని, దానిని (శోధనదీపమును) త్రిప్పిన, చాలును.

ఈ పరిపక్ప ప్రజ్ఞను బొందుటకు మార్ల మేమన, నీయొక్క వ్యావహారిక ప్రజ్ఞను దాని ప్రణాలికలనుండియు మేరలనుండియు బయటికి దీని వృద్ధిపఱచి నేర్పించి దైవ జ్యోతికేసి ఉన్నీ లితముం గావించి దైవజ్యోతిని దాని యందు పూర్ణ ముగను స్వతం త్రముగను పనిచేయనీయ వలసినదే. నీవు వాంఛనంతను భయమంతను వదలి నప్పుడే, నిన్ను అప్రకాళునిగా నుంచి బంధపఱచెడి మాననములైన పశ్వహతములు ప్రాణమయములైన యభి మతములు శారీరకములైన భయములు ఆకర్షణములు, ఇవన్నియు నీకు లేకుండ పోవునపుడే, ఆజ్యోతి తన పూర్ణమైన నీర్పిఘ్న మైన కార్యము నొనర్చును.

జాగుప్స దౌర్బల్యముయొక్క ఒక ప్రవృత్తి నీవు స్పృశించబడి పీడితుడమై నిన్ను పీడించుదానినుండి మరలుట వలన, భీతి గలుగుచున్నది. ఒకసత్త్వమో మనుజుడో మృగమో తదుద్భవములో, వానియొక్క వాతావార

#### <mark>చడు మూ- డ</mark>వ**్**కరణము

ణము ఇతరులకు కీడు జేయునట్లు తోచకపోయినను, నీకు కీడు జేయవచ్చును; అది నిన్ను తాకినతోడనే, దానినుండి నీవు సంకోచ మొంది మరలుదువు. కాని నీవు చాలినంత వఱకు దృధముగ నున్నచో, అది నీకడకు వచ్చి నిన్ను పీడించనీయక, దూరమునుండియే దానిని నిలుపగలవు. వీలన, అచ్చట నేదో అపాయకరమున్న దని చూచి తెలిసికొని నిన్ను జుట్టి రక్షణార్థమైన ప్రాకారమును వేసికొందువు; మఱియు, నది నీదగ్గఱ వచ్చినప్పటికిని నిన్ను తాకుటకు అశ్క మగును; దాని సాన్నిధ్యముచేత నీవు పీడితుడవు గాక అవిచాలితుడవై యుందువు.

" ప్రేమస్వరూపమైన జైవము సృష్టికి మూలమగునేని, భూమి యందు నిండియున్న యెల్లచెడుపులును ఎచ్చటనుండి వచ్చియున్నవి?"

సర్వమును దైవమునుండియే వచ్చును; కానీ ఆ "ఏకమైన చైతన్యము", "పరము" (పరమపురుషుడు) ప్రపం చమును తనవద్దనుండి సాక్షాత్త్రుగ సృజించలేదు. దానినుండి ఒక శ\_క్తి వెడలి తనకార్యములయందు క్రమక్రమముగ దిగి ఆధికారికులను పలువురను గడచి వచ్చియున్నది. అనే కులు ఈ ప్రపంచసృష్టికి అధ్యత్తులై క\_ర్మలై యుండి

#### క్రీ మాతృవాక్కులు

యన్నారు; క\_ర్తలు అనుటకంటె "కల్పకులు" రూపనిర్హా తలు (అనవచ్చును). వారు మధ్యవర్ములైన ఆధికారికులు, వారలను సృష్టిక\_ర్తలని పిలువక రూపనిర్హాతలనియే నే బిలుతును; ఏలన, వారు చేసియున్న దేమనగా, జడ (భౌతిక) వస్తువునకు రూపును పోకడను స్వభావమును ఒనగియుండుటయే. అనేకులు ఉండియున్నారు; (వార లలో) కొండులు సంవాదయు క్రములును హితకరములు నగు వస్తువులను రూపెత్తజేసిరి, మఱికొందఱు అహిత కరముగను కుత్పితముగను వస్తువుల రూపరచన నొనర్చిరి. మఱికొందఱు నిర్హాతలుగా గాక వికారపఱచు వారలు గాను ఉండియున్నారు; ఏలన, ఇతరులు బాగుగ ప్రారం భించినదానిని, వీరు మధ్యప్ర పేశించి చెడిపియున్నారు.

" లాక్ష్యపస్థాత్రక్షమయిన సృష్ట్ర్మమునందు ఈ ఆన్నమయ (జడ)లాకము చాల్క్రిందగ నుండలేదా ?"

మనది అత్యంతజడమయమైన లోకము; కాని అది "చాలక్రిందిది" అనుట అవశ్యము కాడు. లేదా, ఆ కారణమువలన (అట్లు) కాడు. ఆది చాల క్రిందనున్న, అప్రకాశముగను అజ్ఞముగను ఉన్నందునసేగాని జడ

#### ಪದು ಮುಂದ ವರೃಕರಣಮು

ముగ నున్న దను హేతువువల్ల గాడు. మంత్రియు మనము వసించులోకము జడలోక మొక్కటియే కాడు. ఏక కాల మున మనము వసించు పలులోకములలో నది యొక్కటి, ఒకవిధమున అన్నిటిలోను ముఖ్యమైనది. ఏలన, ఈజడ మయలోకము సకలలోకములకును ఏకాగ్రమైన లత్యు స్థానము, సకలల్లోకములయొక్క ఘనీభావమునకు తే. త్రము. ఈ స్థానమందే ఎల్లలోకములును వెలివడ వలయను. ఇప్ప డది సంవాదములేక ప్రకాశములేక ఉన్నది, కానీ ఇది యొక యదృచ్ఛాసంభవము, తప్పయిన ప్రారంభము. ఒకనాడు ఇది సుందరముగను, లయసంపన్న ముగను, ప్రకాశపూరితముగను అగును. ఏలన, ఆ పరి సమా ప్రికొఱకే అది సృజింపబడెను.

# పడునాల్ల వప్రకరణము

" ఒక యోగి కలాపంతుడు గా నగునా, లేక, ఒక కలా పంతుడు యోగి గా నగునా ? కళకు యోగముతో సంబంధ మేమి ?"

నీవు తలంచునట్లు ఈ రెండును అంతగా విరుద్ధ ములు కావు ఒకయోగి కలావంతు డగుటకుగాని ఒక కలావంతుడు యోగి యగుటకుగాని అడ్డపడున చేమియు లేదు కాని నీవు యోగమునం దున్నప్పడు, విషయ ముల మదింపు, ఎల్లవిషయముల మదింపునలే శళ్యాక్ల మదింపును అతిగంభీరమైన మార్పు బొందును; నీవు వేఱొక స్థితినుండి కళను జూడ దొడంగుదువు ఇక నీవు అదియే శ్రేషమని తత్పరాయణుడమై యుండవు, నీకు అదియే ఒకలక్యముగా నుండదు. కళ ఒకసాధనము కాని సాధ్యము (లక్యము) కాదు, అది ఆవిష్కృతికి ఒకయుపా యము. అపుడు కలావంతుడు తాను చేయుచున్న చాని చుట్టు ప్రపంచమంతయు ప్రదత్సిణము చేయుచున్న దని

## 

నమ్మటను మానును. లేదా, ఇంతవఱ కెప్పడుగాని జేయబడినవానిలో నత్యంత ముఖ్యమైనది తన కృతియని గాని నమ్మటను మానును. ఇక వాని (వ్య\_క్రిమూ\_ర్తిత్వ మునకు ప్రాథాన్యము లేదు; వాడు ఒక క్రియా కారి, ఒక ప్రణాళి; వానికళ దైవముతో తన సంబంధములను వెలిపఱచుటకు ఒకయుపాయము. వాడు తన స్వభావ మందలి శక్తుల యంశముగ నున్న యితరోపాయములను ఎట్లు ఉపయోగించియుండునో, అట్లే దీనిని (కళను)నూడ తదర్థము ఉపయోగించియుండునో, అట్లే దీనిని (కళను)నూడ తదర్థము ఉపయోగించును.

"కలావంతుడు యోగము తీసికొనినప్పుడు, (కళను) **సృజించు** టకు వాని కే<u>ద</u>న ప్రేరణ గల్గునా ?"

వాని కెందుకు ప్రేరణ గల్లగూడదు? ఇతరవిధ మునవలె, కలారీతియందును దైవముతో తన సంబంధ మును వెలిపరచ వచ్చును. కళ్యాథార్థమైన నత్త్యు త్రమ కళగా నుండవలయునేని, అది యీ ఇడ్డ ప్రపంచమునకు దీసికొనివచ్చిన దివ్యలో కముయొక్క ఆవిష్కృతిగా నుండవలెను. సరియైన కలావంతుల కందఱకును ఈవిధ మైన యొక ఖావ ముండును, ఒక ఊర్ధ్వలో కమునకును

#### ్శ్రీ మాతృవాక్కు లు

ఈ స్థూల (స్త్ర్) జగమునకును తాము మధ్యవర్తుల మనునొక బుద్ధియుండును. ఈ దృష్టితో నీవు విచారింతు వేని కళ యోగముకంటె వేఱుగాడు. కానీ మిగుల తఱు చుగ కలావంతునకు ఒక యనిశ్చితమైన భావ ముండునే గాని జ్ఞాన ముండదు. అయినను, అది (జ్ఞానము) యుండిన కొండఱను నేను జూచియున్నాను. వారు జ్ఞాన ముతో తమ కళయండు ప్రజ్ఞాపూర్వకముగ ప్రవ్రం చిరి. వారు తమ సృష్టియండు (కలానిర్తితియండు) తమ (వ్యక్తి) మూర్తిత్వమును ఒక ప్రథానాంళముగ ముండఱ బెట్టలేదు; వారు తమ కృతిని డైవమునకు అర్పణముగ భావించిరి, డైవముతో తమ సంబంధమును దాని మూలమున వెలిపఱచ యత్నించిరి.

మధ్య కాలమున (యూరో పుఖండమున) ఇదియే కళ యొక్క ప్రకటమైన వ్యాపారముగ నుండెను. "ప్రాథ మిక" చిత్ర కారులకు, మధ్య కాలపు యూరో పునందు ఆలయములను నిర్పించినవారలకు, కళను గుఱించి పేఱు వభావము నుండలేదు. భారతభూమియందు సకలశిల్పము, ప్రతిమాతశుణము (ప్రతిమలను చెక్కుట), చిత్రము, వీని

## ಪದು ಸಾ ಲ್ಲ ವ ಪ್ರ ಕ ರ ಣ ಮು

కన్నింటికి మూలము అదియే (ఆభావమే), పీని నన్నంటిని ప్రేకణజేసిన యాదర్శ మదియే. మిరాబాయి యొక్క గీతములు, త్యాగారాజుయొక్క సంగీతము, ఖారతీయు లైన భక్తులు, యతులు, ఋషులు, పీరు నిర్భంచిన కవితా సాహిత్యము ఈ లోకముయొక్క మహాత్తమ కలా సంపత్తులలో స్థానము వహించును.

" కాని, యోగము చేసినయొడల, కలావంతుని కళ వృద్ధి జెందునా?"

కలాఖ్యాసమునకును యోగాఖ్యాసమునకును మూలత త్ర్వ మొక్కటియే. రెంటియందును ఉత్తరో త్రర ముగ ఎఱుక గల్లుటయే లక్ష్యము; రెంటియందును నీవు సాధారణదృష్టిని ఖావమును అత్రిక్రమించియున్న యొక దానిని యనుభవించి మాచుటకును, లోపలికి పోయి అచ్చట నున్న అగాధవిషయములను తీసికొనివచ్చుట కును నేర్చుకొనవలయును. చిత్ర కారులు తమచాతుప ప్రజ్ఞాభివృద్ధికై (మాపునందు ఎఱుక పెరుగుట్కై) ఒక శిక్షను బొందవలయును, అదియే ఒక యోగ మగును. వారు యథార్థముగ కలావంతు లగుదు రేని, (కనబడు

#### 🔥 మాతృవాక్కులు

దానిని) గడచి చూచి అంతర ప్రపంచమును స్పష్టపఱచు టకు తమకళను ఉపయోగింప ప్రయత్నింతు రేని, ఈ **ఏకా**గ్రతచేత వార్ప్రజ్ఞ వర్ధిల్లును, ఇదియు యోగము వల్ల ప్రాప్తమగు ప్రజ్ఞకంటే వేఱుకాడు. కాబట్టి, యోగ మునకు సంబంధించిన ప్రజ్ఞ కలానిర్పితికి ఏల సాయముగ నుండగూడదు? అత్యల్పమయిన శిశ్చయు కౌశలమును గల కొందఱను నేను చూచి (ఎఱీగి)యున్నాను; అట్లుం డియు వారు విషయరచనయందును చిత్రరచనయందును చక్కని సామర్థ్యమును సంపాదించికొనిరి. మీకాకు నేను రెండు దృష్టాంతము లుదాహరించగలను. మొదటిది: వవిద్యగాని లేనిదైన యొక బాలిక యుండెను, ఆమె న ర్థకి, ఒకవిధముగ చక్కగనే నటించెను. ఆమె యోగ ముం దీసికొన్న తర్వాత తన మిత్రములకు మాత్ర మే నటిం చెను; కాని ఆమెన ర్థనమునకు తత్పూర్వము ఎప్పుడును లేని ఒక యగాధ స్పష్ట్ భావము సౌందర్యమును గల్లెను. ఆమె విద్యాహీనయై యుండినను, అద్భుతమయిన విషయ ముల రచియించ దొడం గెను; వీలన, ఆమెకు దర్శనములు గలినెను, వానిని అతిసుందరమైన భాషయందు వెల్ల

## ដែយ ភា ខ្លួ ស្ស្រី ៩ ៤ គ ឈ

డించెను. కానీ, ఆమెయొక్టమాగమందు (పాతోత్పాత ములు) ఉచ్చగతులును నీచగతులును ఉండెను, మంచిస్థితి యందుండినప్పుడు ఆమె రమణీయముగ న్రాసెను. అట్లు కానిచ<sup>ా</sup> నామె, చాల మందముగను మూఢముగను, నిర్పించ లేనిదిగాను ఉండెను. రెండవదృష్టాంతము కళ్ళు స్వల్పముగానే నేర్పుకొనియుండిన ఒక బాలునిగుఱించి నది. వాడు ఒక రాజ్యతంత్రజ్ఞుని కుమారుడు, రాజ్య తంతృజ్ఞపదవికై వాడు శిక్ష్యందియుండెను. సుఖజీవను డైనందున వాని చదువు చాలదూరము పోణేదు. అట్లు న్నను, వాడు యోగము తీసికొన్నతోడనే, (దైవ) ప్రేరితములైన చిత్రములను నిర్పించెను, వానియందు (చిత్రములయందు) అంతరజ్ఞానము పరిస్ఫుటమయ్యోను, అవి (గూఢార్థములను దెలుపు) సం కేత విశిష్టమై యుం డెను; కడపట వా డొక గొప్పకలావంతు డయ్యోను.

'' కలాపంతులు సామాన్యముగ నేల తమ చర్యయండు నియ మము లేనివారుగను గుణమండు దుర్వృత్తులుగను ఉన్నారు?''

వా రట్లున్నచో, దానికి కారణము వారు సాధా రణముగ ప్రాణమయకశ్య్యమందు వసించెద రనుటయే;

#### శ్రీ మా కృ వా క్కు లు

వారియందు ప్రాణమయాంశము ఆలోకళు శక్తులను సులభముగ గ్రహించునదియై సకలవిధ సంస్కారము లను పే) రణలను తీసికొనుచున్నది; ఈ సంస్కార పే) రణ లను వశ్షఱచుశ\_క్రి వారలకు (కలావంతులకు)లేదు. మఱియు తఱుచుగ వారు స్వతంత్రమానసు ై సాధా రణజనుల జీవితములను విధించెడి యల్పములైన సాంఘిక సం, ప్రదాయములయండు నీతుల (భర్తముల)యండును విశ్వసింపరు. వాడుక $\pi$ ానున్న ఆచారవిధులకు తాము కట్టుపడవలెనని వా రెంచరు, ఆస్థానమున నుండవలసిన ఓక అంతరధర్తమును ఇంకను వారు కనిపట్టి యుండ లేదు. వారి యిచ్ఛామయ (సత్తయొక్క) ప్రసృత్తులను నియమించుట కేమియు లేదు, సుఖముగ స్వచ్ఛంద జీవిత మును నడుపుచున్నారు. కానీ అందఱకును ఇట్లు సంభ వించదు. నేను పదిసంవత్సరములు కలావంతులమధ్య నివ సించితిని, వారు బొత్తిగ మధ్యజాతి కులస్థులని కను గొంటిని. వారు వివాహము చేసికొని కుదురుపడినవారు, మంచితండ్రులు, మంచిభ ర్థలు; ఏది చేయదగునో ఏది చేయదగదో దానివిషయమైన ధార్తి కాభిప్రాయానుస్కార ముగ తప్పక నడచుకొనిరి.

# ជែស ភា ខ្លួ ស ស្ទ្រ ៩ ៤ គ 🔊

ఒకమార్గము కలడు; అందు యోగము కలావం తునియొక్క ఉత్పాదకప్రేరణను నిలుపవచ్చును. కళ యొక్టమూలము ప్రాణలోకమం దుండునేని, కలావం తుడు యోగిగ నయినతోడ**నే**, తన యావేశమును గోల్పోవును. లేదా, ఏమూలమునుండి వానికి ఆవేళము వచ్చుచుండెనో అది వానిని ప్రేరించకయే పోవును; వీలన అఖడు ప్రాణలోకము తన నిజస్వరూపమున గనబడును; తన యథార్థమైన మదింపును చూపును, ఆమదింపు చాల వరకు (తారతమ్య) సాెపేశ్రము. కలావంతులని తమ్మ జెప్పకొనువారలలో పెక్కండు ప్రాణలోకమునుండియే ఆవేశమును గ్రహీంచెదరు; దానికి ఉత్కృష్టమైన గొప్ప యర్థసూచన ఏమియు లేదు. నిజమైన కలావంతుడు, తన కలాసృష్టిమూలమును ఊర్ధ్వలోకమున నస్వేషించు వాడు, యోగమునకై తిరుగునపుడు, తనకు యావేశము సాక్పౌత్తుగను శ క్రిమంతముగను అగుచున్నదనియు, తన యావిష్కృతి ప్రసన్నతరముగను అత్యగాధముగను అగుచున్నదనియు కనుగొనును. నిజమైన మదింపుగల వారలయొక్క మదింపును యోగశ క్రి వృద్ధిపఱచును,

#### క్రీ మా తృ వా క్కు లు

కాని అబద్ధమైన కలావేషము దాల్పువానివద్దనుంచి ఆ వేషముగూడ కనబడక పోవును, లేదా, దాని ఆకర్షణ తొలగును. యోంగమునం దుత్సుకుడైయున్న వాని యున్నీ లనమగు దృష్టికి పడెడి సరళ్మమైన మొదటి సత్య మే మనగా, విశ్వావిష్కృతితో, విశ్వప్రవృత్తితో, తన యావిష్కృతిని తారతమ్యా పేత్ష చేత చూచినయెడల అది ఎంతసామాన్యము (సాపేశ్లము) అనుటయే. కాని ఓక కలావంతుడు సాధారణముగ వృథాభిమానము గల వాడై తన్ను ఒక అత్యంతప్ర థానపురుషునిగాను, మా నుషలోకమున ఒకవిధమైన దేవయోనివి శేషునిగాను తలచుకొనును. తాము చేయునది అత్యంత ప్రధానమని నమ్హనియొడల వారు దానిని చేయుటకే వలనుపడదని హలువురు కలావంతులు చెప్పెదరు. కాని, నేను కొంద అను లెలిసికొనియున్నాను. వారికి ఆవేశము ఒక ఊర్ద్వ లో కమునుండియే వచ్చెడిది. అట్లుండియు, వారు చేసిన దానికి అంతగా నమితమైన ప్రాధాన్య ముండినట్లు వారు నమ్మలేదు. అదియే యథార్థమైన కళయొక ఈ భావమునకు సమీాప మగును. ఒక మనిషి తన్ను కళయందు నిజముగ

#### សេយ ភាខ្លួ ស្រួ ៩ ៤ គ ឈ

నావిష్కరించుకొనవలసివచ్చునేని, దైవము తన్ను వాని యందు వెలిపఱచుటకు వరించిన మార్గము అది; పిదప యోగమువల్ల వానికి లాభమే కాని నష్టము లేదు. కాని, ప్రశ్నయంతయు నిది; కలావంతుడు దైవముచేత నియు క్తుడా, స్వయం నియుక్తుడా?

''కాని ఒకడు యోగము చేయం నెడల, షేక్స్పియర్ లేక షెల్లి, పొందినటువంటి ఉన్నతులకు పోగలడా? ఆటువంటి యుదాహరణ మేమియు లేదే.''

వీల లేదు? రామాయణము మహాభారతమును మేస్స్పియర్ గాని మఱి యేకవిగాని సృజించిన దేనికిని తగ్గిపోయినవి కావు, సంశయము లేదు; మఱియు నవి యోగ-తపస్య నాచరించిన ఋషంలకృతి యని చెప్పబడి యున్నది. గీతకు, ఉపనిషత్తులకువలె, మహాత్రమసాహిత్య గ్రంథములలోను ఉద్దాయ్లిక గ్రంథములలోను స్థానము కలదు; అట్టిగీతను యోగానుభవము లేనివాడు రచించ లేదు. భరతఖండములోను పారసీకములోను యతులు, "సూఫీ"లు, భక్తులు అని విదితులైన పురుషులు రచించిన కావ్యములు నీ "మిల్టను" కంటెను "షెల్లి," కంటెను

#### శ్రీ మా శృవా క్కు లు

ఎక్కడ తీసిపోయినవి ? మటీయు, నీకు యోగులందఱను వారికృతియు తెలియునా ? కవులలోను కలాస్రక్షులలోను ఎవరికి దైవముతో ప్రజ్ఞాపూర్వకసంబంధ ముండెను, ఎవ రికిలేదు, ఆని నీవు చెప్పగలవా? కొందలున్నారు, వారికి యోగు లను అధికారపట్ట్రము లేదు, వారు గురువులు కారు, వారికి శిష్యులు లేరు; వా రేమిచేయుదురో ఆది లో కమునకు తెలియదు; వారికి కీ\_ర్తియందు ఔత్స్వక్యము లేదు, మఱియు వారు తమకడకు మనుజుల గమనమును (అవధానము) ఆకర్షించరు; కాని వారికి పరతక్**ప**్రజ్ఞ కలదు, దైవశ క్రితో సంపర్మము కలదు; వారు సృజించు నపుడు ఆచ్చటనుండియే సృజించెదరు. భరతఖండమందు గల క్రైష్ఠములైన చిత్రములను, శ్రేష్ఠములైన ప్రతిమా శిల్పములలోను నిర్హాణశిల్పములలోను ఆధీకభాగమును బౌద్ధభితువులు సాధించిరి; పీరు తమ జీవితములను ఆధ్యా త్త్మిక థ్యానాభ్యాసములయందు గడపినవారు. అత్యు త్రమమైన కలాకార్యము నొనర్చిరి గాని తమ పేర్లను సంతతికి దెలియనీయ లక్ష్యు పెట్ట్ లేదు. యోగులు సాధారణముగ తమకళచేత విదితులు కారనుటకు ముఖ్య

#### ಪದು ಸಾ ಲ್ಲ ವ ಪ್ರ ಕ ರ ಣ ಮು

కారణ మేమనగా, ఒక కేవల కలావంతునివలె వారు తమ కలావిష్కృతిని తమ జీవితమందలి ముఖ్యాంళ్ళముగ భావించి దానికై అంత యధిక కాలమును శ్రీకిని ఉపయోగా గించరు. మఱియు వారు చేయునది ఎప్పడును మహిం జనము నందడు. గొప్పవిషయములం జేసి ప్రపంచమునకు ప్రకటించకుండువారు ఎందఱు కలరు!

"యోగులు 'షేక్స్పీయరు' కంటె గొప్పనాటకములను రచి యించి యున్నారా ?"

నాటకము కళలలో ర్రే స్థ్రమైనది కాడు. నాటకము ఏకళకంటెను గొప్పడనియు, జీవితముకంటె కళ గొప్పడనియు, జీవితముకంటె కళ గొప్పడనియున్నాడు. కాని అది బొత్తిగ నట్లు కాడు. కలావంతుని పొరపాటు ఏమనగా, కలాసృష్టి స్వయముగనే యుండి తనకొఱకే తక్కిన జగత్తు నాళ్ల యించక స్వతంత్రముగ నున్నడని నమ్హుటయే. ఈ కళా వంతులు తెలిసికొన్నకళ విశాలమైన జే. త్రమునందు పుట్టగొడుగువంటిది, (ఓ ణభంగురము), ఆగంతుకము, బాహ్యము, జీవితమునకు ఆత్యంతిక మైనదిగాడు; అగాధ ములుగను చిరస్థాయులుగనున్న సత్యములను అది స్పృశీం

చదు, అందదు; ఆది సద్భావమునుండి వియోజించరాని సహజమైన అంశముగా కాజాలదు. సౌందర్యము నా విష్కరించుటకే నిజమైనకళ్ ఏర్పడియున్నది; కాని, దానికి విశ్వగతితో దృధసంసర్ధము గలిగి యుండవలెను. మహ త్త్రమజాతులు, ఉత్త్రమసంస్కారము గల (సభ్యతగల) జాతులు కళను జీవితముయొక్క ఒక యంశముగ నెంచి, జీవితాధినముగా నొనర్ఫిరి. "జపాను" దేశమునందు అత్యు \_త్తమ కాలములయందు కళ అక్లేయండెను, కళ యొక్క చర్చిత్రమునందు సర్వోత్తమ కాలములయందు అక్టే, కాని కలావంతులు పెక్కండ్రు జీవితముయొక్క ·తీరమున (ప్రాంతమున) పరోపజీవులుగ (వృక్షముమై మొంలచు బదనికవలె) నున్నారు; కళో జీవితమందు, జీవిత మూలమున, దైవముయొక్క యావిష్కృతిగ నుండవలె నని వారికి తెలిసినట్లు లేదు. ప్రతివిషయమందును, ఎచ్చ టను సర్వసంబంధములయందును సత్యము తన సర్వాశ్లేష కమైన లయతో (సంగీతమునందు వాద్యముల సామ్యము వలె పొందుపడుట) నావిష్కృతము కావలెను; మఱియు, జీవితముయొక్క ఒక్కొక్కప్రవృత్తియు సౌందర్యసంవా

## ស យ ភេ ខ្លួ ស ស្រ្ត ស ខេ សា

దముల స్పష్ట్ భావముగ నుండవలెను. కౌళలము కళ గాడు, బుద్ధి కళగాడు. కళ యనునది సర్వసద్భావప్రవృత్తు లయందును స్పష్టము కావలసిన సామరస్యము, సౌంద ర్యము. ఈ సౌందర్య సంవా దావిష్కారము భూమి యందు దైవసామౌత్కారమున ఒక యంశము, భూ యింసాంశ మనవచ్చును.

మైజ్ఞానిక దృష్టియందు సౌందర్య సామరస్యము లకు, దైవముయొక్క యితరావిష్కృతుల కొంత ప్రాథా న్యముకలదో, అంత ప్రాథాన్యము కలదు. కాని, వానిని పృథక్కరించి, తక్కిన యొల్ల సంబంధములనుండి వేఱుగ నొకమూలనుంచి సమ్షమునుండి తీసివేయరాదు. జీవిత ముయొక్క సమస్తావిష్కృతితో నొక్కటిగా నవి యుండ వలెను. ఒక కలావంతుడు ఇతరమనుజులలో నొక్కడుగ నుండక పృథక్షుగ నొకవర్గమునకు జేరిన యసాథారణ పురు షుడుగ నుండవలెననియు, వాని కళకూడ ప్రత్యేకముగ నోదోయొక యసాథారణమైన దనియు,జగమందలి సాథా రణ విషయములతో కలిపి వేయరాదనియు నన్నట్లువలే జనులు తలచి "ఓ, అతడు ఒక కలావంతుడు" అని చెప్పు వాడుక కలదు. "కళకొఱకే కళ" (కళకు కళయే, ప్రయా

### శ్రీ మా తృవా కుండ్రాలు

జనము) అను వచనము ఈ పారబాటునే ఒకసత్యముగ బోధించి దృఢపఱచుచున్నది. మనుజులు, అఖ్యాగతులు వచ్చు గదులనడుమ చట్టమువేసిన ఒక చిత్రపటమును, సామానులతోను గోడలతోను ఏ సంబంధమును లేని దానిని, కలాసంపన్నమయిన (సుందరమైన) వస్తువు అను కారణమువల్లనే యుంచినయెడల, అది యొట్లు ఒక పొర బా టగునో అట్లే ఇదియుగూడ (కలార్థమే కళయనుట) ఒక ఫారబాటు.

నిజమైన కళ్ సమ స్త్రము కృత్స్నము నగును; అది యొక్కటియే, జీవితముతో కలిసి యొక్కటిగనే యుండును. సీవు ప్రాచీన గ్రీసు దేశమందును ప్రాచీన ఈజిక్టు దేశ మందును ఈ రూడమైనసాకల్యమును కొంత జూతువు; వీలన నచ్చట చిత్రపటములు ప్రతిమలు సకల సుందర వస్తువులును (కలావస్తువులు) నిర్మాణశిల్పవి థానమందు భాగముగ, ప్రతివి స్థరాంశమును సమ స్థముయొక్క వ్య స్థ భాగముగ రచితములై యేర్పటుపుడెను. జపాను దేశ మందు ఇళ్లే, యుండును; అధమపడ్ మున, మొన్న వఱకు ఇళ్లే, యుండెను, అనగా ప్రయోజనప్ థానమై వ్యవ

## 

హారపరమైన నవనాగరికత (ఆధునికత) దండె త్రివచ్చుటకు మునుపు (ఇళ్లే, యుండెను). ఒక జపానీయగృహము అద్భుతమైన కలాసామ్రి; ఎప్పుడును సరియైన వస్తువు సరియైన వస్తువు సరియైన వస్తువు సరియైన స్థలమం దుండును; ఏదియు తప్పుగ నుంచబడడు, ఏదియు నత్యధికము గాదు, ఏదియు నత్యల్పము గాదు. ప్రతియొక్కటియు ఎట్లుండవలెనో అళ్లేయుండును; గృహమును చుట్టునున్న ప్రకృతితో నత్యద్భుతముగ జేరి పోవును. భరతఖండమునందునూడ చిత్రము, మూర్తి శిల్పము, నిర్హాణశిల్పమును ఓకేసమ్ర్మమైన రామణీయక ముగ ఒకే దై వారాధనవు త్రిగ నుండెను.

అప్పటినుండి ఈ కలారసికతాబుద్ధియందు లోక మున గొప్ప మీణదళ యే వచ్చియున్నది. విక్టోరియా కాల మునుండి, ఫా స్ట్రీన్స్ దేశమున ద్వితీయసామ్రాజ్య కాలము నుండి మీణదళా కాలమునకు వచ్చియున్నాము. చుట్టి యుండు వస్తువులకు ఏవిధనంబంధము (అర్థము) లేని చిత్ర పటములను గడులలో ప్రేలపేయు నలవాటు పెరిగి పోయియున్నది. ఏ చిత్రపటముసైనను ఏ సుందరవస్తువు నైనను (కలావస్తువు) ఎచ్చటనైనను ఇపుడు ఉంచ

#### శ్రీ మాతృవాక్కులు

వచ్చును; ఆట్లు చేయుటచేత భేదమేమియు గల్గదు. కళ యివుడు కౌళలమును చాతుర్యమును మత్తిప్ర భౌవమును జూపుటకుగాను ఏర్పడియున్న దే గాని, ఒక గృహమందు సౌందర్యసంవాదములయొక్క సమగ్రమైన స్పష్టభావ మును మూ\_ర్తీకరించుటకు (మూ\_ర్తముం గావించుటకు) గాను కాదు.

కాని, సమీపాపకాలమున, మధ్యజాతీయ (పామర) రుచియందు వ్విడిన కళయొక్క భంశావస్థకు ఎదిరింభు వచ్చెను.ఈ ప్రతిఘటన అంత ప్రచండముగ నుండినందున, అది బొత్తిగ మార్గము తప్పి నదివలె తోచెను; కళయే అసంగతమైనదిగా మునిగిపోనున్నట్లు కనబడెను. అయి నను, మెల్లగ, ఈ ఆకులస్థితిలోనుండి చాలయు క్రియు క్రముగను, న్యాయానుసారముగను, సంగతముగను, కళయని మరల పే రిడుటకు యోగ్య మైనదిగను ఒకటి బయటపడెను; ఆది నవతంబొంది ఫునరుజ్జీవనముం బొంగిన కళయను గాక యని మనము ఆశింతుము.

కళ, తనమూలసత్యమునందు, దైవావిష్కృతి యొక్క సౌందర్యాంశముకంటె నేమియు కొఱవడినది

కాడు. ఈస్థితినుండి చూచినయొడల, ఒక వేళ, అత్యల్ప సంఖ్యాకు లే కలావంతు లగుపడుదురు; అట్లుండియు, కొం డలుగలరు; వీరలను యోగులనుగా తలవవచ్చును. వీలన, కలావంతుడు ఒకయోగివలె నావేశమునైకై కాచుకొని దానిం గ్రహించుటకు అగాధథ్యానమునకు పోవును. నిజముగ సుందరమైన నొకదానిని సృజించు టకు, అతడు మొదట లోపల జూచి తన యంతః ప్రజ్ఞ యందు దానిని సమ్మముగ సామౌత్కరించవలయును. అట్లు కనిపట్టి <del>మాచి</del> లోపల నుంచుకొన్నపుడే**, ఆ**తడు దానిని వెలుపల నిర్వాహించగలడు; అతడు ఈ మహ త్త రాంతర్దర్శనానుసారముగ సృజించును. ఇదియు నొకవిధ మైన యోగసాధనయే; ఏలన, దానిచేత నాతడు లోపలి లోకములతో నన్యోన్యముగ నేకాంతవ్యవహారమందు ప్రవ ర్థించును. ''లియోనార్డ్లో విన్సి'' యను నాతనివంటి ಮನಿಷ್ಠಿ ಒಕರ್ಯಾಗಿಯೆ ಗಾಕ ವೆಹೆದಿಯು ಕಾಡು. ಮಟಿಯು నతడు మహ త్రమ చిత్రకారుడు గాకపోయినను, అతని కళ చిత్రముతో నే నిలువకున్నను, కనిష్ఠపడ్రమున, మహా త్త్రమచిత్ర కారులలో నొకడు.

## శ్రీ మాతృవాక్కులు

సంగీతముకూడ సారాంశమున ఒక ఆధ్యాత్నిక కళయే, ఆది యెప్పడును మతమునకు (ధర్నమునకు) సంబం ధించిన భావముతోను అంతర్జీవితముతోను సంబంధించి యుండి యున్నది. కానీ యిచ్చటం గూడ మనము దానినీ స్వతంత్ర్మమైనదిగాను, తనకు తానే, చాలినదిగను (అన్యము నెపేటించక అత్యభిమానముతో సున్నదిగ), సంగీత ప్రధానమైన నాటకమందువలె క్షుణభంగురమైన (ఫుట్టగొడుగువంటి) కళగాను మార్చి వేసియున్నాము. మనము చూచు కలాసృష్టులలో నత్యధికసంఖ్యాకములు ఇటువంటివే; ఉత్తమపక్షమున, నవి, కలాపరిభాష నవే తీంచిమాచిన, రుచికరముగ నుండును. సంగీత్మ్మ ధాన నాటకములయందలి సంగీతమును ఉన్నతతర క**లావిష**్కృ తికి సాధనముగా (మధ్యనున్నదిగా), ఉపయోగించుటకు వీలుపడదని నే నన లేదు; వలన, రూప మేడైనను, ఆది అగాధమైనప్రయోజనమునకు ఉపయోజ్యము కానగును. అంతయు, ఆవిషయముంబట్టియు, అది యెట్లు ఉపయ్కక్త మగుచున్నది దానికి వెనుక ఏమున్నది అనుటంబట్టియు నున్నది. ఎట్లు వదిగాని దైవముగా నటించనగునో, అయి నను (క్షణభంగురమైన) పుట్టగొడుగుజాతికి జేరినదిగా

#### ဆေး က ောဗ္ဂဆ ဆျံ ေနပ အသေသ

నుండనగునో, అట్లు దైవప్రయోజనమునకై ఉపయో జ్యముకానిది ఏదియు లేదు.

ఆధునిక సంగీతజ్ఞులలో ననేకు లుండియున్నారు, వారు సృజించినప్పడు తమప్రజ్ఞ ఉన్నతతర్చుజ్ఞతో సంపర్ట్ మొందెను. "సీసర్ ఫ్రాన్స్" అను నాతడు ఆవిష్టునివలె వాద్యము (అనేక సుషిరములుగల పెట్ట వంటి వాద్యము) వాయించెను. అతనికి చైత్యజీవిత మందు ఒక్కు వేశ ముండెను, దాని నెఱిగి నాతడు చాల వఱకు స్పక్టుపఱచెను. "బీతోవె౯" అను నాతడు తొమ్తి దవ "సింఫాని" (సంవాదభూయిష్ఠమైన) గీతమును రచించి న**ర్స**డు, ఒక పైలోకముం బ్రైవేశించి యచ్చటనుండి భూమిక క్యూకు దిగుటను దర్శించెను. "వాగ్నర్" అను నాతడు గూఢలో కముల సందేశములను దృఢములును ళ్\_క్రిమంతము లైనవానిని బొందియుండెను. ఆతనికి గు<sub>్</sub>ప్గ విషయకబుద్ధియు, గు ప్రవిద్యా విషయమైన సహజబోధము (అశికిపీతబోధము) నుండెను, తన్నూలమున మహ త్రమా వేశములను గ్రహించెను. కానీ ఆతడు ప్రాణమయమట్ట మంట్లు కార్యమొనర్పె. ఆతని మనస్సుకూడ ఎల్లప్పడును మధ్య ప్రవేశించి ఆతని యావేశమును నిర్జీవప్రాయముం

#### 🐧 మా తృ వా క్కు లు

గావించెను. అతని కృతి శ క్రిగలబైనను, అత్యధిక భాగము మిశ్రీతమై తరుచుగ నప్రకాశమై బరువుగ నుండును. కాని, అతడు ప్రాణమయ మనోమయ మట్ట ముల దాటి ఒక పైలోకముంజేర నగునప్పడు ఆతనికి గల్లిన దృష్టిలవములు అసామాన్య సౌందర్యము గలమై యుండెను. "పార్సిఫాల్", " ట్రిస్టాన్", " ఇస్యుట్ట్ " అను వానినందరి కొన్ని ఖాగములు, గొప్పదైన కడపటి యంకమందు అధికఖాగము..... వీనియందున్నట్లు (అవి అసామాన్య సౌందర్యముగలమై యుండెను).

మంతియు, ఆధునికులు నాట్యము నేమిచేసి యున్నారో చూడుడు. నాట్యముయొక్క యీన్మితికిని తారతమ్యము జూడుడు. ఓకప్పడు నాట్యము అంతర్జీవితముయొక్క అత్యు త్రమావిష్కార ములలో నొక్కటిగా నుండెను; దానికి ధర్మముతో (మతముతో) సాహచర్య ముండెను; పావనకర్త విధాన మండు, ఉత్సవ నిర్వ ర్థనలయండు, దైవారాధనయండు, అది ప్రధానాంగముగ నుండెను. కొన్ని దేశములయండు అది అత్యున్నత సౌందర్యదశను ఆసాధారణ పరిపాక మును బొందియుండెను. జపాను దేశమునందు నాట్యమును

# ជ ದು ನಾ ಲ್ಗ ವ ಕೃತ ರಣ ಮು

ధర్తమునకు సంబంధించిన జీవితమునం దొకయంశముగ పరిపాలించిరి; మఱియు జపానీయులకు సౌందర్యకలా విషయక బోధ స్వాఖావికమైన స్వామ్యము; కావున, వారు న్యూనార్థముగను అల్పతరప్ర యోజనముగను దానిని (తీ.ణదశను) భంశ మొంద నీయరై రి. భరత ఖండమందును అట్లే యుండెను. మనకాలమున ఫురాతన గ్రీకునాట్యమునకును ఇతరనాట్యములకును పునరుజ్జీవన మొనర్చ ప్రయత్నములు జరిగియున్నవనుట నిజమే; కాని ధర్మ (మత్)విషయకబుడ్డి యుటువంటి పునరుత్థాప నము లన్నిటియందు కనబడుట లేదు, అవి నాట్యముగ తోచుటకంటె లయతో నూడిన వ్యాయామవిద్యవలే కనబడుచున్నవి.

నేడు రషియాదేశపునాట్యములు ప్రసిద్ధములు; కాని అవి ప్రాణలోకముయొక్క యావిష్కృతులు, వానీ యండు భయంకరమైన ప్రాణమయాంశముగూడ నుండును. ఆలోకమునుండి మనకడకు వచ్చు నన్నింటివలె, అవి మిక్కిలి ఆకర్షకములుగను అతిజాగుప్సార్హములు గను ఉండును; కానీ అవి స్వార్థమునమై యుండునేగానీ పరతరజీవితముయొక్క యావిష్కృతికై కాడు. రషియ

#### 👌 మా తృ వా కుడ్రాలు

నుల గు ప్రవిషయకమతమే ప్రాణమయవర్గ మునకు జేరినది. నాట్యపరిభాషావేత్తలుగా వారు అత్యాశ్చర్యకరులు, **ా**ని పరిభాష ఓక యుపకరణముమాత్రమే. నీ యుప కరణము చక్కగనుండిన, నంతవఱకు మంచి దే; కాని, ఎంత సొగసుగనున్నను అది ఎప్పడు దైవమున కర్పితముగాదో, అవుడు అత్యుత్తమవిషయ వర్ణితమై దైవాడేశమునకు ఉపయోగపడుటకు అలవికాదు. కష్ట్ మే మన, కలావంతు లగువారలలో పెక్కండు, తాము స్వాశ్రయ్మలై యున్న ట్లును దైవమున కేసీతిరుగుట తమకు ఆవశ్యము కా దని యు నమ్మెదరు. ఇది అత్యంత శోచనీయము; ఏలన, దైవా విష్కృతియందు కౌశలము తక్కిన ఎల్లవిషయములవలె ఉపయోగకరమైన యొక యంశము. దైవరచనయందు కౌళలము ఒకభాగము; మహ\_త్తరవిషయములకు తన్ను అధినముం జేసికొనుటకు మాత్రము దానికి తెలియవల యును.

మనస్సుకు చాలదూరము పైగా నొక్కు దేశము కలదు; దానిని మనము సంవాదలోకము (సామరస్య లోకము) అనవచ్చును. నీవు అచ్చట పోయి చేరనగునేని, ఇంతవఆకు భూమియందు ఏరూపమునగాని ఆవిష్కృత

## చదు నాల్ల వక్రణం ము

మయిన సంవాదముయొక్క మూలమును గనుగొన వచ్చును. ఉదాహరణముగ: కొన్ని శ్రేష్ఠస్వరములుగల ఒక సంగీతపద్ధతి కలదు; ఆది ఒకరికి వెనుక నొకరుగా వచ్చిన ఇద్దలు కలావంతుల కృతులకు వెనుక (ఆథార ముగ) నుండెను. ఒకటి "బాక్" అనునాతని సంగీతము, మఱియొకటి "బీతోవె౯" అను నాతని సంగేతము. రెండును కాగితమునందు (వ్రాతయందు) సదృశములుగ నుండవు, బాహ్య శ్రవణమునకును వేఱుగనే యుండును, కాని సారాంశమున నొక్కటియే. ఒకే చైతన్యస్ఫురణ, సాకూత (అభిప్రాయగర్భ)మైన యొకే సంవాదతరంగము ఈ యిద్దఱు కలావంతులను స్పృశించెను. "బీతో వె౯" అధికభాగముం గ్రహించెను,కాని అతనివద్ద నది మనస్సు యొక్ట మిథ్యాకల్పనలతోను మిథ్యాని వేశములతోను అధికముగ మిశ్రీతంబయ్యో. "బాక్" కొంచెమే గ్రహీం చెను, కాని వాడు గ్రహించినదే శుద్ధముగ నుండెను. ఈ స్పురణ, జయముతో చైతన్యము నీర్గమించుట యొక్క స్ఫురణ, (అనగా) చైతన్యము అచేతనస్థితియొక్క గర్భ మును శేదించుకొని గెలుపుతో ఉద్దమించుటయు, జనిం చుటయు నే.

#### క్రీ మాతృవాక్కులు

సర్వకళ్యాక్క యీమాలమును యోగముచేత బొందుటకు నీవు సమర్థుడ వేని, ఆఫుడు, ఇచ్ఛగింతు వేని, నీవు సకలకలాధిపతి వగుదువు. ఇంతకు మునుపు ఆచ్చట ఎవరు పోయియుండవచ్చునో, వారు అచ్చటి సౌందర్య మును ఆనందమును సుఖముగ ననుభవించుచు దానిని వెలిపఱచక, భూమియందు రూ పె\_త్తనీయక, యచ్చటనే యుండిపోవుటకు ఆది (ఆ సామరస్యలోకము) సౌఖ్యకర ముగను, బ్రీతికరముగను హర్షావేశసౌఖ్యపూర్ణముగను ఉండెనేమో. కాని ఈనివృత్తి(ఇచ్చట మరల రాకపోవుట) యోగముయొక్క సర్వసత్యము గాని నిజమైనసత్యము గాని కాదు. ఇది యొకవైరూప్యము, సన్యాసముయొక్క అధికమైన నివృత్తిభావమువలన క్రియోన్షుఖమైన యోగ స్వాతంత్ర్యమునకు గల్గిన న్యూనత (తగ్గుదల). దై పేచ్ఛ ఆవిష్కృతియే గాని, నిష్క్రియతయందును అత్యంత మానమందును బొత్తిగ నివృత్తమయి యుండుట గాదు. దైవ చేతన, ఆవిష్కరించని యానందముయొక్క క్రియా ళూన్యతగా నిజముగ నుండునేని, వస్పష్టియు గలిగి యుండదు.

# పడు నేనవ ప్రకరణము

'' కృషల్తియం త్యాగమును ఒక్కటియే గాదా ?''

మన యోగమునందు త్యాగమునకు అవకాశము లేదు కాని పదమునకు ఏ యర్థ ముంచెదవో అంతయు దానింబట్టి యున్నది. దైవమునకు నివేదితమయిన యొక యర్పణము, ఒక పావనకార్యము, అని దానియొక్క స్వచ్ఛమైన యర్థము కానీ, త్యాగ మనగా నాళకరమైన యేదో యొకటి యని దానికి ఇప్పటి యర్థసూచన. ఈ త్యాగశబ్దము ఒక నిమే.ధభావమును (లేదు, వలదు అను టను) వహించును ఈవిధమైన త్యాగము నిర్వాహము (నెఱవేర్పుట) కాదు; ఆది అపచయము (మ్యము), తన్ను బలి గావించుకొనుట నీకు ళక్యములైన వానిని (ళక్యత లను) నీవు త్యజించెదవు. అత్యంత జడస్థితి మొదలుకొని అత్యున్న తాధ్యాత్త స్థితివఱకు నీ మూ\_ర్తిత్వముయొక్క సిద్ధులను ళక్యతలను (త్యజించెదవు), త్యాగము నిన్ను

#### శ్రీ మా శృవా కుడ్రాలు

సంకుచితునిం గావించును (తగ్దించును). భౌతికస్థితియందు (స్థూలముగ) నీవు ప్రాణమును దేహమును త్యజింతు వేని, భౌతిక కత్యాయందు నీళక్యతలను వదలివేసెదవు; భూమి యందు నీ (యునికియొక్క సేతలను) కార్యమంతను ముగించుొంటివి. ఆదేవిధమున నీవు ధర్తానుసారముగ జీవితత్యాగ మొనర్చదగును. నీ లోపలియునికి విస్తా రముం బొందుటను స్వతంత్రముగ నెఱవేఱుటను నీవు వదలి వేసెదవు. ఎప్పుడును, ఈ స్వాత్త్ర బలిదాన మను నభి ప్రాయమందు ఒక బలాత్కారబుద్ది, కాల్పనికమైన భావము, నిర్బంధముతోడి స్వాత్త్రనిషేధము కలదు. ఈ యాదర్శము జీవుడు ఆగాధముగను విఫులముగను స్వేచ్ఛానుసారముగా వృద్ధియగుటకు స్థల మియ్యదు. ్ప్రప్రత్తి యని మన మనునది యిది కాదు; మఱీ ఏ యొక మహ త్రర చైతన్యముయొక్క యొక యంశముగ నీ వున్నావో, దానికి, ఆ దైవమునకు, నిన్ను స్వయముగ యత్నము లేకుండ ఆత్త్రదాన మొనర్ఫుట, నీయొక్క-సర్వాత్త నర్పించుకొనుట. ప్రప్రత్తి నీకు ఈయమొసంగదు, వృద్ధి నొసంగును. అది నీ మూ\_ర్తిత్వమును తగ్గించి దుర్భల

## សេយៈ កាសែង ស្ត្រី ៤៣ 🔊

పఱచి నాళముచేయడు, నిన్ను సురత్తుతుం గావించి నీకు అభ్యుదయ మొనర్చును. ప్రపత్తి యనగా ఈవియందు గల సర్వానందముతో స్వేచ్ఛానుసారముగ జేయు సమ స్థాచానము; అందు త్యాగబుద్ధి లేదు. నీవు త్యాగము జేయుచున్నా వనుభావము ఇంచుక యేని యున్న చో, ఇక నది ప్రపత్తి గాడు. వీలన, నీవు గూఢభావముతో నున్నా వనియు, లేదా, అనిచ్ఛతోనో వేదన ప్రయాసలతోనో యి చ్చు ఓకు యత్నించుచున్నా వనియు, ఈవియందలి యానందము లేక, ఒక పేళ (స్వేచ్ఛతో) నిచ్చుచున్నా వసుభావముగూడ లేకున్న వాడ వనియు దానికి ఆర్థము. నీస్త్వ్ క్లు (నీయునికి) సంకోచన మొందిన దనుబుద్ధితో నీ వే పని చేసినను, నీళ్ళ తప్పరీతిని దానిం జేయుచున్నా వని దృధముగ దెలిసికొనుము. నిజమైన ప్రక్తుత్త నీకు. విస్తార మొసంగును, నీసామర్థ్యమును వృద్ధి జేయును. ఆది గుణమునందును పరిమాణమందును నీకు మహ త్రైర్య ప్రామా ణము నిచ్చును; (ఇటువంటి) దానిని నీవు స్వయముగ నే పొందియుండ లేవు. గుణపరిమాణములయొక్క యీ నూ తనమైన అధిక ప్రమాణము నీకు దీనికి మునుపు ప్రాప్త

#### ్రీ మాతృవాక్కులు

మయిన ఏదానికంటెను పేఱయినది. నీవు ఒక జగమున, ఒక వైళాల్యమున బ్రవేశింతువు; నీవు ప్రపన్నుడవు కావేని, నీకు ఆప్రవేశము కలుగజాలదు. అది కడరి యందు నీటిబొట్టుపడుటం బోలినది; ఇంక నది తన ప్రత్యే కతాదూప్యమును (స్వరూపమును) అచ్చట నుంచు కొన్నచో, నీటిబొట్టుగెనే నిలుచును గాని మతేమియు గాదు; శరణు జొచ్చినందున చుట్టనున్న మితిలేని (నీటి) విస్తారముచేత సమ్మద్దిత మగును. కాని, శరణుజొచ్చిన, నది సముద్రముతో కలసి సమ్మస్థసముద్రముయొక్క స్వభావశ్్క్రివైళాల్యముల బాల్గొనును.

ఈ ప్రవృత్తియందు సందిగ్గతగాని తేటతేమిగాని లేదు, ఇది ప్రసన్నముగను దృధముగను నిశ్చితముగను ఉన్నది. విశ్వగతమైన దైవమనస్సు ముంగట నల్పమైన మానవమానసము నిలిచితన ప్రత్యేకత (వేఱుగ నుండుట) యందు సక్తమగునేని, అది పరిమితమై యల్పమైనదిగ పరమైన సత్యముయొక్క స్వభావము నెఱుగుటకును తత్సం పర్క మొందుటకును గూడ నసమర్థమై, ఇప్పు డున్న ట్లే నిలిచిపోవును. గుణము నపేతీంచియు పరిమాణము నపే

## ವದು ನೆನವರು ಕರಣನು

తీంచియు రెండును అన్యోన్యభిన్నములై వే**లుగ** నిలు చుచు నుండును. కాని ఈ యల్పమానవమనస్సు ప్రపన్న ముగునేని, విశ్వగత దైవమనస్సున మునిగిపోవును, గుణ మందును పరిమాణమందును దానితో నేకమై యుండును. తన పరిచ్చేదములను రూపవికారములను (వైరూప్యము లను) దప్ప మఱి ఏదానినైనను గోల్పోవక, ఆది దాని నుండి (విశ్వగత్రైవమనస్సునుండి) తద్దై క్లాల్యమును తదీయ సముజ్జ్వల ప్రసన్న తను గ్రహించుకొనును. ఈ యల్ప్రమైన సత్త (ఉనికి) తన స్వభావమును మార్చు కొనును, ఏ మహ<u>త్</u>రసత్యమును శరణజొచ్చు చున్నదో తదీయ స్వభావముం దాల్చును. ఆది నిరాకరించి పోరా డినచో, విశ్వగతమనస్సు నెదిరించినచో, నపుడు పోరా టము నిర్బంధభారమును తప్పవు; అందు ఎయ్యది బల హీనము ఆల్పమునో యది యాశ \_క్తియందును మితిలేమి యందును (మహత్తునందును) లాగబడక మానదు. అది ్రప్రవన్నము గాకపోయిన, దానికి రాగల వేఱుగతి యొక్క టియే, అది లయము, వినాశమును. ఒకమనిషి, దైవ మనస్సుతో సంపర్ధమొంది శరణు జొచ్చువాడు, తన

#### 🐧 మా తృవా మండ్రాలు

మనస్సు తోడనే తామసత్వములను వదలి నిర్హలమగుట కును, విశ్వగత దైవమానసముయొక్క శ్\_క్రిజ్ఞానముల భాగమును హరించుకొనుటకుం దొడంగుచున్నదని కను గొనును. వాడు సమక్షమున నిలిచి వేఱుపడి సంపర్కము లేకున్నయొడల, పరిమితిలేని వైశాల్యమందు ఒక నీటి బొట్టుగా నిఫు డున్నట్లే ఉండిపోవును. వాడు ఎది రించినచో తనమనస్సును పోగొట్టుకొనును; దానీ (మనసు యొక్క) శక్తులు తగ్గిపోయి తొలగును. మనస్సును గుతించిన యీ సత్య మంతయు స్వభావమందలి యిత రాంశము లన్నింటికిని సరిపడును. నీకంటె నధిక బల ళాలితో నీవు పోరాడు**న**ప్రడు వ మగునో, ఇదియు నెట్లే యగును. నీవు పొందులాభమంతయు తల పగులుటయే. లడు లడుల మడుగులు బలవ\_త్తరమైన యొకదానితో నెట్లు నీవు జగడమాడగలవు ? ఒక్కొక్చమాఱును నీ వెదిరించినపుడు నీ కొక్డెబ్బపడును, ఒక్కొక్కప్రహార మును నీబలమునందు ఒకభాగము నపహరించును; ఒకడు బలాధికుడైన యొదిరితో మల్లయుద్ధమున దెబ్బపై దెబ్బ తీసికొనుచు, ఒక్కొక<sub>డ్</sub> చెబ్బవలన దుర్బ**లుడ**యి కడ

## សេកាសែសស្ស្រីឲ្យ మេះ

పట నెట్లు పరాజితు డగుచున్నాడో అట్లే యిదియును. (ఇట్లగుటకు విశ్వగత దైవమనస్సు) దృఢేచ్ఛతో ప్రవ ్రించ నక్కఱలేదు, కార్యము స్వయముగనే ప్రవర్ణిం చును. నీవు "ఆమిత"మును (దైవమును) ఎదిరించి ముట్టు కొన్నయొడల, వేతేమియు గాజాలదు. నీవు నీమూల యందుండి సాధారణజీవితగతి ననుసరించుచున్నంతవఱకు, నీవు తాకబడవు, పీడితుడవు కావు; కాని నీ వెళుడు దైవ ముతో సంపర్క మొందుదువో, అఖ్రడు నీకు రెండు మార్గములు కలవు. నీవు శరణుజొచ్చి, అందు మును గుము; నీ ప్రష్ట్తి నీకు విస్తార మొసంగి, నిన్ను ప్రశంస నీయుం గావించును; లేదా, నీ వెడుర్కొనుము, నీకు శక్యతలు (నీచేత కాదగినవి) అన్నియు ఈయమొంది, నీవు చేనిని విరోధించుచున్నావో దానియండు ఆకృష్ణము లగును.

ప్రప్రత్తిని గుతోంచి దురభిప్రాయము లనేకములు ప్రచారమం దున్నవి; జను లనేకులు ప్రప్రత్తిని మ్యూర్తిత్వ పరిత్యాగమునుగా భావించునట్లు కనబడుదురు. అది ఓక శోచనీయమైన ప్రమాదము. దైవచైతన్యముయొక్క

### త్రీ మాతృవాక్కులు

యొకయంళమును ఆవిష్కరించుటకే వ్య\_క్తి యేర్పడెను; తద్విశిష్టనుణావిష్కృతియే మూ\_ర్థిత్వమును సృజించును; పిదప దైవవిషయమై సరియైన ఖావము నుంచుకొనుట చేత ఈ మూ\_ర్థిత్వము తన్ను తగ్గించి విశారపఱచెడి అవర (క్రిందటి) ప్రకృతియొక్క వ్యాపారములనుండి నిర్మలమై దృఢతరముగ మూ\_ర్తిత్వము గలదియై, తాను అధికమయి, ఇంకను పూర్ణముగను అగును. మూర్తిత్వము యొక్క సత్యము శ\_క్రియు జ్వరించెడి వైశ్రిష్ట్యముతో వెలువడును; దానిగుణము, అప్రకాశతావిద్యలతోను అవర ప్రకృతియొక్క మాలిన్యమిళ్ల ణములతోను కలిసి నప్పడు ఉండగలదానికంటె నెక్కువగ యాథార్థ్యముతో గుర్తించనగును. ఔన్నత్యమును, క్లాఘనీయతను, సామర్థ్య వివృద్ధిని, తన శక్యతల పరమావధిసిద్ధిని ఆది గాంచును. కాని యీ యుత్కర్హావ**హ**మైన మార్పును బొందుటకు, యథార్థస్వభావమును వికారపఱచి పరిచ్చేదించి (దానికి మితి బెట్టి) తమోవృతముం గాంచుట చేత నెయ్యది నీ య థార్థ మూర్తిత్వమును బంధపఱచి అధమమును విరూ పమునుం గావించునో దా**ని**నంతను వాడు వదలవల

## សស់ កាំសែង ស្ងូ ៩ ៥ គ ឈ

యును; ఎయ్యది, సాధారణమనుజాని యధమములైన యవిద్యా ప్రవృత్తులకు జేరినదో, గృడ్డిగను కుంటిగ నున్న యాతని సామాన్యజీవితమునకు జేరినదో, దాని నంతను వాడు తనవద్దనుండి త్రోసివేయవలయును. మటి యు తన కామన లన్నింటిని మొట్టముదట మానవలెను; వీలన, కామనయే ఆవర ప్రకృతియొక్క అత్యంతా ప్రకాళమును, అత్యంతా ప్రకాళ దాయకము నగు ప్రవృత్తి. ఇచ్ఛలు (కామనలు) దౌర్బల్యముయొక్కయు అజ్ఞానము యొక్కయు చలనములు, అవి నీ దౌర్బల్యమునందును నీ యజ్ఞానమునందును నిన్ను సంశ్రీలో నుంచియున్నవి.

ఇచ్ఛలు లో పల గలుగుచున్నవని జనులకు ఒక ఖావము కలడు; అవి తమవద్దనుంచి వచ్చుచున్నవనియోం, తమయం దే ఉదయమగుచున్నవనియోం వా రెంచెదరు; కానీ ఇది యబద్ధమైన ఖావము. అప్రకాశమైన యవర ప్రకృతి యనెడి మహాసముద్రపు తరంగములే యిచ్ఛలు; అవి ఒకని నుండి మఱొకనికడకు పోవును. మనుజులు ఇచ్ఛలను తమయండు జనింపజేయరు, కానీ ఈ యలలే వారి మై పీచును. ఎవడు గానీ రడ్ లేకుండ నిరావరణుడై

#### క్రీ మాతృవాక్కులు

యున్నాడో, వాడు అందు తగులుకొని యిట నట ఊచ బడుచున్నాడు. ఇచ్ఛ వానిని ఆక్రమించి ఆవేశించుట చేత విచారసామర్థ్యశూన్యుం గావించి తన్ను వెలిపఱ చుట వాని స్వభావమందలి యంశ మను భావమును వాని కొసంగును. యథార్థముగ, వాని నిజమైన స్వభావముతో దాని కేసంబంధము లేదు; ఇక్లు ఈర్హ్యాసూయా ద్వేష హింసాడులయిన ఎల్ల యవర్ప్రకృతి సాహాసములకును (ప్రేరణలకును) నిజమైన స్వభావముతో నే సంబంధము లేదు. ఇవి కూడ నిన్ను పట్టుకొను ప్రవృత్తులు**,** ని న్నాక్రమించి నీపై దండెత్తు తరంగములు. ఆవి వైకల్య మొనర్చును, ఆవి నీ నిజమైన గుణమునకును నిజమైన స్వభావమునకును జేరినవి కావు. ఆవి నీయొక్క సహజ మైన యంశము గాని ఆవియోజ్యమైన (పేఱుపఱచ రాని) యంశములు గాని కావు; మఱీ ఆవర ప్రకృతి ళ క్యులు ఎచ్చట చలించుచున్న వో, చుట్టుకొనియున్న యాం య్ర్మ్ కౌళ్సమ్ముద్రమునుండి ఆవి బయట వచ్చుచున్నవి. ఈ యిచ్ఛలకు ఈ భావవి కారములకు మూ\_ర్తిత్వము లేదు, వానియందుగాని వాని కార్యమందుగాని నీకు

#### ವರು ನೆನವರು ಕರಣಮು

మాత్రము విశిష్టమైనది వదియు లేదు, అవి ప్రతియొక్కని యందును అదేవిధమున బయల్పడుచున్నవి. మనస్సు యొక్క య ప్రకాశవృత్తులుగూడ, మూ ర్థిత్వము నావ రించి తద్వి<u>స్</u>రారనిర్వాహములను తగ్గించెడి సంశయ ్రప్రమాదసంకటములును, ఇదేమూలమునుండి వచ్చును. అవి పోవుచు నున్న యలలు, తగులుకొని యంధోపకరణ ముగ నుపయోగపడుటకు తయారుగనున్న నెవనినిగాని పట్టుకొనును. అట్లుండియు, ఈ ప్రవృత్తులు తనలోని భాగమనియు, స్వతంత్రమైన తన సొంతమూ\_ర్తిత్వము యొక్క మహార్ఘమయిన యుత్ప\_త్తి యనియు, ఒకొ క్ర డును నమ్హుచున్నాడు. జనులు తా మనుకొను స్వాతం త్ర్యమునకు చిహ్నమనియో తత్సారాంశ మనియో వీని యందును వీని యసామర్థ్యములందును ఆస్త్రక్తులయి యుండుటనుగూడ మనము చూచెదము.

ఇది నీకు బోధమయినచో, ఆధ్యాత్ర్మభావమున కును ధర్మమునకును (నైతికవిధానము)గల భేదమును, గొప్పభేదమును, బోధపఆచుకొనుటకు తయారుగ నుం దువు—ఈ రెండును (జనుల యభిప్రాయమందు) ఒక

## శ్రీ మాతృవాక్కులు

టితో నొకటి కలిసి కలతపడియున్నవి. అథ్యాత్త్మజీవితము నకు దైవచైతన్యముగా నగు (దానియందు సమా\_ప్త మగు) అభివృద్ధియే లక్ష్యము; దానికి ఫలము, నీయం దున్న దానికి పరిశుద్దిని, గాఢతను, శ్లాఘ్యతను, పరిపక్వ తను ఒసంగుటయే. <del>అ</del>ది నిన్ను దైవముయొక్క ఒక యావిష్కరణశ\_క్రిగా జేయును; అది ఒక్కోక్ మూ\_ర్థి త్వముయొక్క గుణమును దానియొక్క పూర్ణమైన మదింపుకు ఉద్దరించుచున్నది; దానియొక్క పరమావధిక మైన ఆవిష్కృతికి తీసికొనివచ్చును; వీలన నీది దైవ సంవిథానమందలి యంశము. ధర్తము (నైతికవిధి) మానస కల్పనచేత బ్రవ్రంచును; ఎది మంచిది, ఎది మంచిది కాదు అనుటంగూర్చి కొన్ని యభిప్రాయములతో ఒక ఆదర్శ భూతమైన \* ప్రతిమానమును స్థాపించును, అందు నంద అును తామే బలవంతముగ ఇమిడిపోవలేను. థర్ష

<sup>\*</sup> ఇంగ్లీ ఘకదము ''టై ప్''; ఆ నేక ములకు మూలముగ నుదా హరించ దగినదిగ నున్న ఆకృతివిశోషము.

దీనిని నిదర్శనము, బ్రతిమానము, బ్రతిరూ ప్రవాదం జేక్ప నగు. ఇది జాతిగాడు, వ్యక్తియొక్క చారికే ఇది నిదర్శనముగ

# ವದು ನೆನವರು ಕರಣಮು

సంబంధియైన ఈ యాదర్శము తన వ్యస్తాంశముల యందును సాకల్యమునందును వేఱువేఱు కాలముల యందు వేఱు వేఱు దేశములయందు వేఱుపడును. అట్లుం డియు నది తాను అద్వితీయమైన నిదర్శనమని (ఉదా హార్యమైన విశిష్ట్రగుణము గలది), సునిశ్చితమై అన్యనిర పేడుమనియు భూచించుకొనును. అది తనలో నొక మాఱుపాటుసుగూడ నొప్పళొనదు. అందఱును దాని ಯುಕ್ಕ ಯುಕ ಯಾದರ್ಭಪ್ರತಿಮಾನಮುನ ಕನುಗುಣಮುಗ రూ పెత్తుకొనవలెను, ఒక్కొక్కరును ఒకేరూపముగ నిర్గో పముగ ఒకేవిధముగ నుండవలయును. ధర్త్రవిధి యిట్లు కఠోరమైన అయథార్థస్వభావము గలదిగ నున్నం దున, అది తన మూలత త్ర్వమునందును నిర్వాహ మందును అధ్యాత్ర్మజీవితమునకు ప్రతికూల మయినది. అథ్యాత్ర్మజీవితము సర్వమునందు ఏక్పమైన సారాంశమును వెలిపఆచును, మఱియు దానియొక్క అనంతవైవిధ్యముం నుండును. తెనుగున "ఆచ్చు" ఆను భదమును ఈ యర్థ మున వాడ వచ్చును. దినుసు, రకము ఈపదములు, ఆన్య దేశ్యములు, అనింద్యములై వాడుకలో గలవు.

#### శ్రీ మా కృవా క్కు లు

గూడ ప్రకాశపఱచును; అది ఏకత్వమునందు వైవిధ్య మున కై ఆ వైవిధ్యమునందు పరిపూ\_ర్థికై పాటుపడును. భర్తము చేతనయొక్క (ఆత్త్రయొక్క) స్వతంత్రతకును జీవితముయొక్క నానావిధత్వమునకును విరుద్ధముగ కాల్పనిక్కప్రమాణమును స్థాపించును. మానసికమును స్థిరమును కరిచ్ఛిన్నము నగు నొకదానిని సృజించుచు, దానికి అందఱును అనురూఫులయి యుండవలెనని యది యాదేశించును. అందఱును సమానములైన గుణ ములను సమాన మైన యాదర్శభూతమైన స్వభావ మును సంపాదించుకొన ప్రయాసపడవలయును. ధర్త్మ విధానము దివ్యము గాదు, దైవమునకు జేరినది గాదు. అది మానుషము, మానవునకు జేరినది. ధర్తవిధి, మంచిది చెడ్డది యని ఒక నియత్మైన విభాగమును తనకు ఆధార మైన మూలాంశ్ముగ్ తీసికొనును; కాని యిది ఒక నిరం కుళ్ మైన యభిప్రాయము, అన్య సా పేడ్ ములయిన విషయ ములను అన్యనిర పేశ్రములుగ (ద్వంద్వాత్త్మకములను నిర్ద్వంద్వములుగ) నిర్బంధ పెట్ట బూనుచున్నది. వీలన, ఈ మంచిదియు ఈ చెడ్డదియు, వేఱువేఱు శీతోష్టస్థితిగల

## ವದು ನೆನವರು ಕರಣಮು

స్థలములలోను కాలములలోను యుగములలోను దేశ ములలోను వేఱుపడును. ధర్త విధివిషయీక మైన బుద్ధి, మంచి కోరికలు చెడ్డకోరిక లనిగూడ కలవని చెప్పనంత వఱకు పోవును; ఒకటిని ఒప్పకొని మఱీయొక్కటిని వద లెవేయు మనియు విధించును. ఆధ్యాత్ర జీవిత మన్ననో నీవు ఎల్ల కోరికలను బొత్తిగ మానవలెనని దృఢముగ నపేత్రుంచును. దాని నియతవిధి యేమన, ైదెవమునుండి. నిన్ను దూరస్థుం గావించు ప్రవృత్తు లన్నింటిని నీవు త్రోసి. వేయవలయు ననుటయే. నీవు వానిని నిరాకరించవలెను. అవి స్వతః చెడ్డవి అను హేతువువలన గాదు. వీలన, ఇం కొకనికి ఇంకొకవిషయమందు ఆవి మంచివిగనే యుండ వచ్చును\_మఱి యేహేతువువలన ననగా, అవి ప్రకాశిత్వ ములు గాక జ్ఞానములేనివై, నీయొక్క దైవసామిం ప్యమునకు అడ్డపడెడి ప్రేరణలకును, శ క్తులకును జేరినవి, అవి (ఆ,ప్రవృత్తులు) చెడ్డవిగాని మంచివిగాని ఎల్లకోరెడ్డ్ లును ఈ వర్ణనకు విషయము లగును (అంతర్గతము లగును). వీలన, కోరిక యే వెలుగు లేని ప్రాణమయస్త్రే నుండియు, దాని యజ్ఞానమునుండియు నుదయించును.

#### శ్రీ మా తృవా క్కు లు

మఱియేమన, దెవసంపర్లమునకు నిన్ను గొన్ఫోపు నెల్ల, ప్రవృత్తులను నీపు స్వీకరించవలయును. నీపు వానిని అంగీకరించెదవు—అవి స్వతః మంచివను హేతువువలన గాదు, మఱి దెవమునకు నిన్ను గొన్ఫోపుటవలన. కాబట్టి, నిన్ను దెవమునకు గొన్ఫోవునన్నింటిని ఓప్పుకొనుము. దెవమునుండి నిన్ను దూరమునబెట్టు నన్నింటినీ నిషే. ధించుము; కాని ఇది మంచిది అది చెడ్డది యని చెప్పి, నీయవేశ్సను ఇతరులపై నిర్బంధపెట్టు గడంగకుము; వలన, నీపు చెడ్డది యనునదియే నీ ప్రతివాసికి (ఇరుగుపొరు గుల నుండువానికి), దివ్యజీవితమును సాధించ బూనని వానికి, మంచిదిగా నుండవచ్చును.

విషయములపై ధర్మానుసారదృష్టికిస్, ఆథ్యాత్ర్మిక దృష్టికిని గల భేదమును ఉదాహరించెదము. సాధారణ సాంఘికాళయములు రెండువర్గముల మనుజులను, ఉదారలు లోళులు అని విళజించును. లుబ్గుడైన మనిషి తీర స్కృతుడు నిందింతుడు నగును; ఉదారపురుషు డన్ననో స్వార్థ్వములేనివాడై సంఘమునకు ఉపయోగము గల వాడని వానిని (లోకులు) పాటించి వాని (ఉదార)గుణ

# ಕದು ಹೆಸವ ಪ್ರಕರಣಮು

మున్నై స్తుతించెదరు. కాని యథ్యాత్త్రదృష్టికి, ఇద్దటును ఒకమట్టములోనే నిలుచువారు, ఒకని ఔదార్యము మఱొకని లోభమును ఒక యున్నతసత్యముయొక్క్,ఒక మహ\_త్తర దివ్యశ్\_క్తియొక్క వైరూప్యములు. ఒకశ\_క్తి, ఒక దివ్యప్రవృత్తి, కలదు; అది వ్యాపించి ప్రసరించి, ప్రకృతియొక్క యొల్లమట్టములయందును జడకత్య్య మొదలుకొని యధ్యాత్తకట్యవఱకు గల శక్రులను వ స్తువులను ఇంక తనవద్దనున్న యేదానినైనను **ధా**రాళ ముగ విసరివేయును; ఉదారపురుషునకు వాని యాదా ర్యమునకును వెనుక ఆప్రవృత్తిని వెల్లడించు నొక ఆత్త విధము (రకము) కలడు; ప్రసరించుటకును, విరివిగ విభ జించి యిచ్చుటకును, వాడొక శ క్రిగ నున్నాడు. ఇం కొక శ \_ క్రి, ఒక దివ్య ప్రవృ \_ త్రి కలదు, ఆది (చెదిరియున్న వానిని) ప్రోగుచేసి రాశిగ బెట్టును, క్రిందికట్యోలనుండి పై శ మ్య్లోలవఱకు శ క్రులను వ స్తువులను మటీయు నుండ దగిన సర్వస్వామ్యములను సమాహరించి చేర్చి బెట్టును. ఎవనిని నీవు లో భావిష్టుడని నిందింతువో, వాడే యా ప్రవృత్తి కుపకరణము. ఇద్దఱును ముఖ్యులు, సంపూర్ణ

#### శ్రీ మాతృవాకుడ్రాలు

సంవిథానమందు ఇద్దఱును ఆవశ్యకులే. రాశిగ జేర్చి యొకచోట బెట్టు ప్రవృత్తి, వ్యాపించి ప్రసరించు ప్రవృత్తి కంటె తక్కువగ నెపేత్మీతము గాదు. రెండును దైవమున కర్పితము లగునేని, దైవకార్యమునకు ఉపకరణములుగ సమాన ప్రమాణమున సమానమదింపుతో ఉపయోజి తములగును. కాని ఆవి ఆర్పితములు కా నప్పడు ఇద్దఱును అజ్ఞాన ప్రేరణల చేత చాలితులు. ఒకడు త్రోసివేయుటకు త్ర్యోబడుచున్నాడు, మఱియొకడు ఉంచుకొనుటకు లాగబడుచున్నాడు. ఇద్దఆను వారి యొటుకకు ప్రకా ళము కాని శక్తు లే త్రోయుచున్న వి, ఇద్ద ఆలో చరించి తీసి కొనుటకు ఏమియు లేదు. ఒకడు యోగముయొక్క యున్న తదృష్టిలో నుండి అతిస్తుతుడైన యుదారళురుషుం జూచి, "నీ యుదారతాప్రేరణలన్నియు చైతన్యము (ఆత్త్ర)యొక్క మదింపులయందు లేనివే, వలన నవి యహం భావమునుండియు అవిద్యా కామననుండియు వచ్చు నవి" అని చెప్పవచ్చును. మటీయొకపడ్డమున, లోభ దోషము ఆరోపితమయినవారలలో నీ వెప్పుడైన నొక మనిషిని, (ధనమును) రాశిగ ప్రోగు చేసియుండు వానిని,

# ವದು ನೆನವರು ಕರಣಮು

తన స్వభావానుసారముగ ప్రాప్తమయిన కర్తయందు నిశ్చలముగ నేకాగ్రతతో దృఢనిశ్చయము నిండియున్న వానిని, జూడగలవు; వాడు ప్రబోధితు డగునపుడు దైవమునకు చాల చక్కని యుపకరణము కావచ్చును. కాని, సాధారణముగ లుబ్దుడు తనయొదిరి (ఉదారుని) వలే, అహంభావమునుండియు నిచ్ఛనుండియు ప్రవ్తిం చును; అది అదే యజ్ఞానముయొక్క ఇంకొక ప్రక్కనున్న కొన. ఇద్దఱును, తమకు వెనుకనున్న యుత్కృష్టమైన నొకదానితో సంపర్క మొంది తమ స్వభావా పేడీతమను రీతిని దానిని (ఉత్కృష్టమైనదానిని) వెలిపఱచుటకు మునుపు, తమ్ము పరిశుద్ధులం గావించుకొనవలేను.

ఇదేవిధమున ఇతర నిదర్శనము (రకము)లన్నింటిని నీవు తీసికొని దైవశ క్రియందు వాని మూలో డ్దేశ మును గు రైలుగవచ్చును. ఒక్కొక్కటియు, దైవోద్దిష్ట మైన ప్రతిమానముయొక్క అపహాస్యచిత్రముగను, హ్యాసముగను (తగ్గుదల) ఉండును, మహ త్తరమైన యాథ్యాత్తికమైన మదింపుగల విషయములయొక్క మనక ప్రాణకృతమైకల్యముగను ఉండును. వైకల్యమును, ఉప

## 👌 మాతృవాక్కులు

హాససీయచిత్రమును సృజించునది యొకతప్పు ప్రవృత్తి. ఎపుడు ఈ మిథ్యాన్రేక్రణ వళమగునో, సరియైన భావము స్వీకృతమగునో, సరియైన ప్రవృత్తి లబ్ధమగునో, (ఆపుడు) అన్నియు తమ దివ్యమైన మదింపులను ప్రశాశపఱచును. అందఱను వారియందరి సత్యము న్యాయయుక్తులం గావించును, అందఱకును సమప్రాథాన్యము, అందఱును సమముగ ఆవశ్యకులు, దైవావిష్కృతికి భిన్నము లయ్యును అనివార్యములైన యుపకరణములు.

చెన్నపురి: 'వానిళ్ల' ప్రామ్సన మంద్రితము.—1941.

## ಸವರಣ

| పుట        | పం_క్తి   | త <b>ప్ప</b>                  | ఒప్ప                     |
|------------|-----------|-------------------------------|--------------------------|
|            | —<br>ച-റ3 | ఆది భ్రవాహాము                 | ఆది ( <b>ప్రవాహాము</b> ) |
| 3 &        | ဂ၀        | తర్వాతయ <u>ం</u>              | తర్వాతను<br>-            |
| F 3        | ဂဝ        | మ<br>మునగ లేవు                | మ<br>మునుగ లేవు          |
| గంంగి      | దర        | సకలస <u>్త</u>                | సకలసత్త,                 |
| గింం       | ٤         | బ్రక్షా-అచ్ఛక్షులు            | ప్రజ్ఞాశచ్చ్ర క్షులు     |
| ೧೨೫        | ४         | <u>ఉన్</u> నీలికుడ <u>వ</u> ె | ఉస్త్రీ లితుడ్డ పై యుండ  |
| <b>3</b> 7 | አየ        | నీయెడ <b>ో</b>                | నీయెడ                    |
| ೨೬.೧       | ೧೬        | <b>ేపసి</b> గొని              | ేవేసికొ <b>ని</b>        |
| ი 38       | σ         | ఒక-చిన్న సంఘ మో )             | మితసంఖ్యగల ఒక 🧎          |
|            |           | మితిసంఖ్యగల )                 | చిన్న సంఘ మో             |
| S & Co     | ٤         | <b>భౌ</b> తికముగమన            | భాతికముగ మన              |
| oko        | ٤         | పాఖ్యమందును                   | సౌఖ్యమందును              |
| ೧೬೦        | ے         | నువ్వ <b>దాని</b> ని          | నున్న దాని <b>ని</b>     |
| ೧೬೨        | ے         | <del>ే</del> హాత <b>వు</b>    | <b>ేవా</b> తువు          |
| ೧೯೨        | ဂ၀        | ಆಧ್ಯಾಶ್ನಿ ಕಹ್ಯ                | ಆಧ್ಯಾ <u>ತ್</u> ಕಿ ಕಕ್ಷ  |
| Sec        | 돈         | ಒ೯೯೯                          | ఒక                       |
| ೨೨೯        | 66        | <b>పా</b> రి                  | వారికి                   |
| ౨౮ర        | ೧೮        | వాతావారణము                    | వాతావరణము                |